
 

1 

 

JODENZENDING RÉVEIL SCHOTLAND/NEDERLAND 

 

Onderstaande bijdrage is de brontekst van een aangepaste Engelse 

vertaling die geplaatst gaat worden in het ‘Historical Journal of the Scottish 

Reformation Society. 

 

Dordrecht, 19 september 2025 

Leen J. van Valen  



 

2 

 

 

Om het geestelijk welzijn van het Joodse volk 

 

Schotse en Nederlandse negentiende eeuwse Réveil in coöperatie 

 

For the spiritual well-being of the Jewish people 

 

Scottish and Dutch nineteenth-century Revival (Réveil) in cooperation 

 

--------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

Om het geestelijk welzijn van het Joodse volk 

 

Schotse en Nederlandse negentiende eeuwse Réveil in coöperatie 

 

Leen J. van Valen 

 

Geen ander volk heeft een dergelijke gang door de geschiedenis beleefd  

als de afstammelingen van het verstrooide Bijbelse volk. Het schouwspel 

van hun lot is de gehele aarde: van het Nabije Oosten, van Egypte en 

Afrika loopt hun weg naar Europa en naar Amerika en eveneens naar 

Indië en China. 

 

Werner Keller 

 

Het Historical Journal Scottish Reformation Society, volume 12 (2022) geeft 

een overzicht van Joodse predikanten van de negentiende eeuw die een plaats 

hadden binnen de Free Church of Scotland. Zij bevat korte levensschetsen van 

Solomon Schwartz, Jonas Meyer en Alexander Fürst die kortere of langere tijd 

vanuit de Free Church betrokken waren bij de Jodenzending in Amsterdam, de 

hoofdstad van Nederland. Dit zendingswerk geschiedde in nauwe samenwerking 

met vertegenwoordigers van het Nederlandse Réveil, zoals de Messias-

belijdende Joden Isaäc da Costa en Abraham Capadose. 

 Deze bijdrage geeft een beeld van de Jodenzending in Amsterdam in de 

context van de Réveilbewegingen in Schotland en Nederland binnen het netwerk 

van het internationale Réveil.1 

  

Volk in verstrooiing 

 

 
1 R.J. Dickie, ‘Jewish ministers of the nineteenth-century Free Church of Scotland’, in:  

Historical Journal Scottish Reformation Society, vol. 12, 2022, 127-194. 



 

3 

 

Toekomst van Israël 

De geschiedenis van het Joodse volk na de Pinksteruitstorting in Handelingen 2 

wordt getekend door een veelvoud van dieptepunten. Vooral na de verwoesting 

van de tempel in Jeruzalem door de Romeinen in het jaar 70, werd het volk 

verstrooid in veel landen. Dit geldt niet alleen voor de twee stammen Juda en 

Benjamin, maar ook voor de tien stammen die ca. 700 jaren vóór Christus 

werden weggevoerd naar Assyrië. 

De Joden werden niet alleen verstrooid onder de volken, maar hun positie 

stond in de loop der eeuwen onder zware kritiek, waarbij zij op veel manieren 

werden onderdrukt en gediscrimineerd. De gevestigde kerk speelde daarbij een 

belangrijke rol. Zo werd de Joden, zowel tijdens de rooms-katholieke bedeling 

als bij de Reformatie in de zestiende eeuw, een plaats ontzegd in het heilsplan 

van God. De zogenaamde vervangingsleer ging ervan uit dat de kerk in de plaats 

van Israël gekomen was. Dit betekent dat de beloften aan Israël werden 

toegepast op de kerk van het Nieuwe Testament, als het geestelijk Israël.2   

 Engelse en Schotse puriteinen uit de zeventiende eeuw en ‘oude 

schrijvers’ in de Nederlanden, zetten uiteen dat voor het volk Israël nog 

onvervulde beloften uit de Schriften gelden. Als bewijs gold vooral Romeinen 

11, waarin de apostel Paulus benadrukt dat algemeen herstel van Israël als natie, 

met als climax een nationale bekering van het volk, te verwachten is. Na alle 

dieptepunten in de wereldgeschiedenis na Pinksteren, volgt dan een geestelijke 

bloeitijd voor het Joodse volk, waarin ook de heidenen zullen delen.3 

 In dit licht moeten we een preek van de Schotse predikant Thomas Boston 

plaatsen, als ‘aanmoediging om te bidden voor de bekering van de Joden’. Deze 

hield hij op 11 maart 1716 in zijn woonplaats Ettrick. Het verlangen naar een 

geestelijke opwekking krijgt volgens hem eerst gestalte als deze vergezeld gaat 

met het gebed voor het Joodse volk. Zo merkt hij op:   

 
Hebt u liefde tot onze Heere Jezus Christus, tot de uitbreiding van Zijn 

koninkrijk en heerlijkheid in deze wereld? Bidt dan, ja bidt ernstig om de 

bekering van de Joden. Hebt u niet geleerd te bidden: ‘Uw koninkrijk kome’? 

O, wat een vermeerdering van roem voor de Middelaar zal hun bekering zijn! 

Verlangt u dat de kroon op Christus' hoofd in groter glans zal schitteren en 

heerlijker wordt gezien dan ooit tevoren in de wereld? Laat ons dan instemmen 

 
2 Een goed overzicht van de diaspora en de vervolgingen is: Werner Keller, …En zij werden 

verstrooid onder alle volken, De geschiedenis van het Jodendom na het Bijbelse tijdvak, 

Zwolle: La Rivière & Voorhoeve, n.y. 
3 Van Valen, ‘Eindverwachting en opwekking. De visie van de puriteinen op de toekomst van 

het Joodse volk’, George Whitefield bulletin, 1 en 2, 2003; Graafland, ‘De 

toekomstverwachting der Puriteinen en haar invloed op de Nadere Reformatie’, in 

Documentatieblad nadere Reformatie, 3e jaargang, nr. 3, 1979. 



 

4 

 

met de grote schare: ‘Halleluja! Want de Heere, de almachtige God, heeft als 

Koning geheerst,’(Openb.19:6).4 

 

Zending onder de Joden 

 

Het verlangen naar de nationale bekering van het Joodse volk kreeg aan het 

einde van de achttiende eeuw in het Engelse taalgebied gestalte in het 

ondernemen van zendingsactiviteiten. De oprichting van het ‘Londense 

genootschap tot bevordering van het christelijk geloof onder de Joden’ (London 

society for promoting Christianity among the Jews) in 1809 volgde op de vorming 

van genootschappen voor buitenlandse zending in 1793 en 1795. De aanleiding 

tot de oprichting van het Londense genootschap was de komst van Joseph 

Samuel C.F. Frey (1771-1850) in 1801 naar Engeland. Frey was een Poolse 

Jood, die tot het christelijk geloof was bekeerd. Zijn getuigenis maakte diepe 

indruk op veel christenen. Hij sprak ook voor groepen volksgenoten. De 

tegenwerking vanuit de synagogen was groot. Slechts enkele Joden gaven zich 

aan Christus over.5 

 Lewis Way (1772-1840) was één van de oprichters van het genoemde 

Londense genootschap. Vanaf jonge leeftijd werd Way beïnvloed door 

evangelische geestelijken (Evangelicals)als Charles Simeon van King's College, 

Cambridge, en ook door leden van de Clapham Sect, waaronder William 

Wilberforce. Na de erfenis van een groot legaat van John Way (die geen familie 

was, ondanks dat hij dezelfde achternaam had) wijdde Lewis Way zijn fortuin, 

en ook zijn huis, aan werken in Gods koninkrijk. Hij was actief in het Londens 

genootschap. Op een gegeven moment liet hij een aantal jonge Joodse mannen, 

die tot het christelijk geloof waren bekeerd, bij hem logeren, met het oog op het 

opleiden van hen tot zengingswerkers. In 1817 maakte hij een lange reis door 

Nederland, Duitsland, Polen en Rusland, waarbij hij Joodse gemeenschappen 

bezocht. Toen hij Moskou bereikte, had hij vier audiënties bij tsaar Alexander I. 

In 1823 maakte Way nog een reis, naar het Heilige Land.6   

 
4 Boston, ‘De bekering van Israël. Aanmoediging om te bidden voor de bekering van de 

Joden’, Ned. uitg. Elspeet: Bolier, z.j.; brontekst: Boston, The Complete works of the late Rev. 

Thomas Boston, vol. III, repr. Wheaton, Ill., Richard Owen Roberts, 1980, 354-371, sermon 

XXVI, Zech. 12:12, cit. 358, Have you any love to our Lord Jesus Christ, to the advancing of 

His kingdom and glory in the world! Then pray, yea, pray earnestly for this. Are you not 

taught to pray; Thy Kingdom come O what an accession to the Mediator’s glory will be the 

conversion of the Jews be. Would you see the crown set on Christ’s head in the world more 

solemnly and gloriously than ever it has yet been, then let us join with great multitude 

(Rev.19:6), ‘Alleluia; for the Lord God omnipotent reigneth’.  
5 Dunlop, J., Memories of Gospel triumphs among the Jews during the Victorian era, London: 

S.W. Partridge, 1894, 10-11. 
6 Gidney, The history of the London society for promoting Christianity amongst the Jews, 

from 1809 to 1908, London: London society for promoting Christianity amongst the Jews, 33-

50. 



 

5 

 

Het Londens genootschap richtte zich niet alleen op de Joden in Engeland, maar 

zond ook zendelingen naar landen van het Europese continent. Vooral naar  

Polen, waar veel Joden woonden, was zij actief.7  

Een Engelse predikant die ook passie had voor het Joodse volk, was 

James Haldane Stewart (1776-1854). Zijn rol in het ontstaan van een 

gebedsbeweging in Engeland en Schotland wordt door kerkhistorici veelal 

voorbijgezien. Hij behoorde tot de Church of England en diende onder andere 

als priester van de Percy Chapel in Londen.8   

Tijdens een periode van zwakte en ziekte verbleef Stewart vanaf 1819 

enkele jaren in Frankrijk en Zwitserland. In Genéve maakte hij kennis met het 

Zwitserse Réveil, een onderdeel van een internationale opwekkingsbeweging in 

Europa, en zag hij de effecten van de lezingen over de Romeinenbrief van zijn 

verre familielid Robert Haldane.9 Het is niet duidelijk of hij daar enige invloed 

uitoefende; wel maakte ontmoetingen met gelijkgezinden, ondanks de 

taalbarrière, indruk op hem.10 

In het najaar van 1820 hield hij in zijn eigen gemeente een serie van acht 

lezingen over het ambt en de werking van de Heilige Geest. In hetzelfde jaar 

publiceerde hij zijn Hints for the general union of christians for the outpouring 

of the Spirit (Wenken voor de algemene vereniging van christenen met het oog 

op de uitstorting van de Geest). De noodzaak van een algemene opwekking in de 

kerken werd in dit boekje benadrukt. Dit boekje werd meermalen herdrukt.11  

Stewart hield overal in het land lezingen om een gebedsbeweging vorm te 

geven. In navolging van de Amerikaanse opwekkingspredikant Jonathan 

Edwards (1703-1758) stelde Stewart voor om op vaste tijden een Concert of 

prayer gestalte te geven. Ook reisde hij naar Schotland om zijn ‘cri de coeur’ te 

laten horen. Op 1 augustus 1821 ontmoette hij in Glasgow de leider van het 

Schotse Réveil (Revival), Thomas Chalmers. Deze schreef dat zij zijn missie van 

harte wilden ondersteunen. Twee dagen later sprak Stewart in de stad voor een 

grotere groep, waarbij ook Chalmers aanwezig was. ‘Sommigen van hen 

spraken hun grote vreugde uit over de eenheid die door de bijeenkomst werd 

geïnspireerd.’12 

 
7 Zie: A. Jagodzinska, ‘Reformers, Missionaries, and Converts; Interactions Between the 

London Society and Jews in Warsaw in the First Half of the Nineteenth Century’, in: 

https://doi.org/10.1515/9783110530797-002 
8 Zie voor een uitgebreide levensbeschrijving: Stewart, Memoir of the life of the Rev. James 

Haldane Stewart, London; T. Hatchard, 1857. 
9 Het internationale Réveil, vooral in Schotland en in Nederland, komt in het vervolg van deze 

bijdrage, in relatie tot het, Joodse volk, aan de orde. 
10 Stewart, Memoir, 87. Zie voor zijn verblijf op het continent ook: Stunt, Awakening to 

secession, 103-106; Stewart, Restoring the Reformation, 157.  
11 Een derde druk van dit geschrift verscheen in 1822 onder de titel: J.H. Stewart, Thoughts on 

the importance of special prayer for the general outpouring of the Holy Spirit. 
12 Stewart, Memoir, 108-110; citaat 109, ‘Some of them expressed great delight in the union 

which the meeting inspired.’ 



 

6 

 

Behalve een aanhoudend gebed voor een ‘revival’ pleitte hij voor een 

gebedsbeweging voor Israël. In 1841 nam Stewart het initiatief voor een aantal 

lezingen die gehouden werden in de St. Bride’s kerk in Liverpool. Het thema 

waarover hij en een aantal collega’s uit de Kerk van Engeland spraken was: ‘Het 

lot van de Joden en hun verbinding met de heidense volken’ (The destiny of the 

Jews and their connexion with the Gentile nations). In de eerste lezing wees 

Stewart op de noodzaak om accuraat met de profetische geschriften van de 

Bijbel om te gaan. Hij deed dit aan de hand van 2 Petrus1:19, ‘En wij hebben 

het profetisch woord, dat zeer vast is, en gij doet wel, dat gij daarop acht hebt, 

als op een licht, schijnende in een duistere plaats, totdat de dag aanlichte, en de 

morgenster opga in uw harten’.13 

Het verlangen naar de bekering van het Joodse volk dat onder Engelse 

Evangelicals werd aangewakkerd, bleef niet beperkt binnen de grenzen van de 

Britse rijken. Zij maakte een belangrijk onderdeel uit van de Réveilbeweging op 

het Europese vasteland. Deze vernieuwingsbeweging duurde van 1820 tot ca. 

1860.  

 

Het Réveil en de Joden 

 

Het internationale Réveil en de Joden 

Het Réveil is de benaming van de belangrijkste vernieuwingsbeweging in de 

negentiende eeuw. Zij omvat zowel Europa als Noord-Amerika. Een belangrijke 

vraag is waar precies de wortels liggen van de beweging? Was dat in Frankrijk, 

in Duitsland of in Groot-Brittannië? De studie van Kenneth J. Stewart laat het 

Franse Réveil voor een deel opkomen uit de Angelsaksische 

opwekkingsbeweging.14 Maar de eigenlijke bakermat van de beweging vinden 

wij in Genève in Zwitserland. Dit wil niet zeggen dat het eerste begin van het 

Geneefse Réveil niet vanuit Engeland en Schotland werd bevrucht. Het verblijf 

van de Schotse lekenpredikant Robert Haldane (1764-1842) in de stad van 

Calvijn heeft geleid tot de herontdekking van de reformatorische genadeleer. 

Het waren studenten die zich de geestelijke nood van de stad bewust waren en 

zich verdiepten in de Bijbelse leer van Gods genade, die over het algemeen 

zowel in de kerken als op de hogescholen ontbrak.15  

 
13 Stewart was de instigator voor een gebedsbeweging voor Israël. In 1841 verscheen door 

zijn toedoen: Stewart, The destiny of the Jews, and their connexion with the Gentiele nations, 

London: John Hatchard and Son, 1841; toespraken gehouden door diverse geestelijken van de 

Kerk van Engeland (1841). In 1840 hield hij een toespraak bij ‘the London anniversary of the 

Jews society…’, Stewart, Memoir, 115.  
14 K. Stewart, Restoring the Reformation. British Evangelicalism and the Francophone 

‘Reveil’1816-1849. London: Paternoster, 2006.  
15 J.N. Bakhuizen van den Brink, W.F. Dankbaar, Handboek der kerkgeschiedenis, Den Haag: 

B. Bakker, Daamen, 1968, vierde deel, 162, ‘Het Réveil te Genève begon onder de studenten 

met intensieve bijbelstudie.’ 



 

7 

 

Het Réveil was een reactie op de Verlichting, een stroming die wilde 

afrekenen met klassieke christelijke waarden en het menselijke kunnen, vooral 

door rationele vaardigheden te verheffen ten koste van het leven vanuit de God 

van de heilige Schrift. Het Réveil stelde zich tegenover de geest van de tijd 

kritisch op, waarbij het perspectief van het komende Godsrijk prevaleerde. De 

wederkomst van Christus en de bekering van het Joodse volk waren thema’s die 

vanuit een verlangen naar de komst van het Koninkrijk in woord en geschrift 

werden uitgewerkt. Dit gold niet alleen voor Engeland, maar ook voor Schotland 

en het Europese continent.16 

De aandacht voor het oude Bondsvolk ging bij de Engelse Evangelicals 

gepaard met gebed om een wereldwijde herleving. De toekomende bekering van 

Israël, zoals die in Romeinen 11 en diverse Oudtestamentische profetieën is 

voorzegd, zal ook voor de heidenvolkeren tot zegen zijn. Over de tijdvolgorde 

en de gebeurtenissen rondom de onvervulde profetie liepen de meningen uiteen. 

De Schotse David Bogue (1750-1825), die zich vooral voor de buitenlandse 

zending inzette, spreekt van een vrederijk van duizend jaren, voorafgaande aan 

de wederkomst van Christus. Anderen stellen dat de bekering van Israël volgt op 

de wederkomst, waarmee een geestelijke bloeitijd wordt ingeluid.17 

  Niet alleen in de Britse rijken was aandacht voor de toekomst van het 

Joodse volk. Maria Kluit noemt Israël ‘het knooppunt van het internationale 

Réveil’. Zij noemt de Geneerfse Réveilman, Louis Gaussen (1790-1863), die op 

12 maart 1843 een rede hield over Den Joden eindelijk het Evangelie verkondigd 

en zij werden hersteld. 18 Hij schetst hoe dat in zijn eeuw de houding tegen het 

Joodse volk bij verschillende Europese landen ten goede is veranderd. Het 

herstel van de Joodse naties is volgens hem niet ver meer weg. Zo merkt hij op: 

 
De nadering van het herstel van Israël is niet alleen belangrijk voor het 

christenvolk als een heerlijk schouwtooneel van de grootheid en 

zachtmoedigheid van haar God: zij kondigt ook dagen van beproeving voor het 

volk en verschrikkelijke oordelen voor de wereld aan. Voor ons is dus de tijd 

dáár om gereed te zijn. (…) Intussen, indien ik mij bepaal met te zeggen, dat 

 
16 I. Murray, The puritan hope. Revival and the Interpretation of Prophecy London: The 

Banner of Truth, 1971, VI The Eighteenth Awakening: The Hope Revived’, 105 e.v. 
17 Murray, The puritan hope, ‘VII World missions: The hope spreading’, 129 e.v.; Terpstra, 

David Bogue, D.D., 1750-1825, pioneer and missionary educator, not published PhD-thesis, 

University of Edinburgh, 1959, 296-297; J. van den Berg, Constrained by Jesus’ love. An 

inquiry into the motives of the missionary awakening in Great Britain in the period between 

1698 and 1815, academisch proefschrift Theologische universiteit Kampen; Kampen: J.H. 

Kok, 1956. 
18 M. Kluit, ‘Israël, knooppunt van het internationale Réveil’, in: M.E. Kluit, Nader over het 

Réveil. Vijf schetsen, Kampen: J.H. Kok, n.y., 134-162; L. Gaussen, Den Joden eindelijk het 

Evangelie verkondigd en zij werden hersteld, Amsterdam: G. van Peursum, 1843.  



 

8 

 

volgens de orakelen Gods, de terugkeer van Israël nabij is, met de 

omverwerping van het Turkse rijk…19 

 

Volgens Kluit is ‘een belangrijke rol in het werk voor Israël het Frans-

Zwitserse stadje Neuchâtel’. Zij doelt daarbij vooral op Abraham François 

Pétavel (1791-1870). Hij onderscheidde zich niet alleen door een intense liefde 

voor het Joodse volk, maar gaf hieraan door daden van liefde inhoud. Hij 

bezocht samen met zijn zonen tal van synagogen in Zwitserland, in Noord- en 

Zuid-Frankrijk, in Engeland en Amsterdam.  Er werd geluisterd, want het 

gesprek geschiedde vanuit een eerbiedig, liefdevol hart.’ Binnen de 

Réveilbeweging had hij grote invloed om met liefde en verve de evangelisatie 

onder Joden aan te pakken. Ook de Nederlandse Réveilman Abraham Capadose 

– die in het vervolg van deze bijdrage aan de orde komt - werd door hem 

geïnspireerd. ‘Het herstel van een herboren Israël was voor Pétavel geen 

eschatologisch visioen, maar een werkelijke gebeurtenis in de tijd.‘ ‘Het ging 

hem niet zozeer om de enkele Jood, maar om de Joodse gemeenschap. De 

synagogen in hun geheel moesten in kennis worden gesteld van de redding, van 

het behoud en van het heil in Christus.’20 
 

Profetisch motief  

Als belangrijk kenmerk van het internationale Réveil noemt Gäbler het 

profetisch motief. Het turbulente tijdsgebeuren bij de Franse Revolutie en de 

politieke, maatschappelijke en godsdienstige gevolgen hiervan gaven aanleiding 

tot een hernieuwde kijk op de Bijbelse Apocalyps.21 Men kwam tot de conclusie 

dat het rijk Gods niet ver meer was. Een chiliastisch motief deed opgeld. Dit 

uitte zich in twee concepten, een pre-chiliastisch en een post-chiliastisch 

concept. Het eerste concept was heel pessimistisch over de toekomst van de 

kerk. De oordelen die over de wereld zouden komen moesten, de ware gelovigen 

bereid doen zijn om de tweede komst van Christus tegemoet te gaan. Volgens de 

pré-chiliasten was geen grootschalige opwekking te verwachten vóórdat de 

wederkomst zou komen, waarna het Joodse volk tot bekering zou komen en de 

vrederijk gestalte zou krijgen door een persoonlijke Christusregering op aarde.22 

De post-chiliasten waren een andere toekomstverwachting toegedaan. Zij 

verwachten een duizendjarig vrederijk vóór de komst van Christus. De bekering 

van Israël vindt dan plaats vóór het millennium. Deze verwachting betekende 

 
19 Gaussen, Den Joden eindelijk het Evangelie verkondigd, 77. 
20 Kluit, ‘Israël, knooppunt van het internationale Réveil’, 140-146, citaten 146. 
21 U. Gäbler, ‘Enkele kenmerken van het Europese en Amerikaanse Réveil’, in: 

Documentatieblad Nederlandse Kerkgeschiedenis, 3-5,  1-11-1990, 3-5. U. Gäbler, M.D. 

Geuze, ‘Some remarks on revival, its terminology and definition’, in: U. Gäbler, P.L. Schram 

(red.), Erweckung am Beginn des 19. Jahrhunderts, uitg. Vrije Universiteit Amsterdam, 1986, 

23-32. 
22 Gäbler, ‘Enkele kenmerken van het Europese en Amerikaanse Réveil’, 5-7; zie ook: 

Murray, The puritan hope, 187-208. 



 

9 

 

een uitdaging voor de gelovigen om zich onvermoeibaar in te zetten voor het 

rijk van God. Uit deze visie werden missionaire en charitatieve werkterreinen 

afgeleid.23     

 Bij beide genoemde toekomstvisies was er aandacht voor de plaats van 

Israël. De zogenaamde Jodenzending nam in de negentiende eeuw een grote 

vlucht. Opwekkingspredikers die stonden in de traditie van het post-chiliasme 

verwachtten dat door de wereldzending en de bekering van de Joden het 

duizendjarig rijk aan zou breken. Deze verwachting stimuleerde hen om met 

voortvarendheid gestalte te geven aan de missionaire opdracht.24 

 Een belangrijke verdediger van de pré-chiliastische visie die in Engeland 

en Schotland veel invloed had, was de Schotse predikant Edward Irving (1792-

1834).25 Hij was in zijn tijd een baanbreker van de studie van de Bijbelse 

onvervulde profetie. Tegenover het post-chiliastische standpunt dat door veel 

Schotse schrijvers werd aangehangen, verdedigde hij de pré-chiliastische visie, 

waarbij de wederkomst van Christus en de bekering van Israël een centrale plaats 

innemen. Een boek van de bekeerde Jood Juan J. Ben-Ezra gaf Irving inspiratie 

om dit boek te vertalen en van een inleiding van 200 bladzijden te voorzien. Het  

boek The Coming of Messiah in Glory and Majesty (1827) kreeg in Réveilkringen 

veel aandacht. Dit gold ook voor Schotland en voor Nederland.26  

 

Het Schotse Réveil (Revival) 

 

Aandacht voor Israël 

De benaming van het Franse woordbegrip ‘Réveil’ komen we in de Schotse 

historiografie niet direct tegen. De Schotse beweging wordt aangeduid met de 

dezelfde benaming als de opwekkingen in de achttiende eeuw, t.w. Revival. Men 

spreekt van het ‘Scottish Evangelical Revival’ als het gaat over de negentiende 

eeuwse beweging.27  

Het Schotse Réveil betekende een nieuwe periode voor de kerk na jaren 

van geestelijke duisternis. Thomas Chalmers (1780-1847), die als predikant tot 

 
23 Gäbler, ‘Enkele kenmerken van het Europese en Amerikaanse Réveil’, 7. 
24 Gäbler, ‘Enkele kenmerken van het Europese en Amerikaanse Réveil’, 8-9. 
25 Zie voor een korte biografie: N.R. Needham, ‘Irving, Edward (1792-1834)’, in: Dictionary 

of Scottish Church History & Theology, 436-437. Een moderne biografie is: A. Dallimore, 

The life of Edward Irving, the forerunner of the Charismatic Movement, Edinburgh: The 

Banner of Truth Trust, 1983. Een 19e eeuwse levensbeschrijving: M.O.W. Oliphant, The Life 

of Edward Irving, minister of the National Scotch Church, London, sixth edition, London: 

Hurst and Blackett, n.y. 
26 Murray, The puritan hope, 189-191; J.J. Ben-Ezra (E. Irving, vert.) The Coming of Messiah 

in Glory and Majesty, London: L.B. Seeley and son, vol 1 and II., 1827. 
27 F.A. van Lieburg, ‘Die verortung des niederländischen réveil in der internationalen 

Erweckungsvorschung’, in: T.K. Kuhn, V. Albrecht-Birkner (Ed.), Zwischen Aufklärung und 

Moderne Erweckungsbewegungen als historiographische Herausforderung, Berlin: LIY 

Verlag, 2017, 28. 



 

10 

 

bekering gekomen was, werd leider van deze beweging. Als hoogleraar 

benadrukte hij de noodzaak van een geestelijke herleving. Verschillende 

jongemannen die voor een deel onder Chalmers hadden gestudeerd, stelden het 

thema opwekking centraal in hun denken. Zij voegden zich bij 

gemeenschappelijke gebedstijden, om krachtig te smeken om een herleving van 

kerk en natie. Tot deze studentengroep behoorden Robert Murray M’Cheyne, de 

broers Andrew en Horatius Bonar en Alexander Somerville.28 

Het Schotse Réveil onder leiding van Chalmers ontwikkelde zich vooral 

door invloed van Engelse Evangelicals. Hieraan wordt in de biografieën van 

Chalmers te veel voorbijgegaan. Van belang daarbij was de de invloed van 

geschriften van Engelse Evangelicals, zoals van James Hervey en William 

Wilberforce op zijn theologie en spiritualiteit. Met de laatste en andere 

eigentijdse Evangelicals had Chalmers regelmatig contact. Hun warme, 

ruimhartige christocentrische vroomheid sprak hem aan. Zij verlangden ook naar 

een grootscheepse opwekking zoals die in Engeland in de tijd van de Wesleys en 

Whitefield zoveel zegen had verspreid.29 

Evenals in Engeland, vonden in het buurland Schotland geestelijke 

opwekkingen plaats. Deze begonnen in de achttiende eeuw in de Hooglanden en 

breidden zich in de jaren van 1830 uit tot het zuiden van het land. In sommige 

plaatsen werd de weg hiertoe bereid door gezamenlijk gebed en verandering in 

de preekwijze. In 1839 bereikten de opwekkingen een hoogtepunt in Kilsyth en 

Dundee. Vooral de prediking van William Burns (1815-1868) was voor velen tot 

zegen. Deze onvermoeide evangelist reisde door het gehele land om de 

boodschap van het kruis te verkondigen.30 

 

Aandacht voor Israël 

Een belangrijk element van het Réveil in Schotland was de toenemende 

aandacht voor Israël. Bij de verschillende zendingsgenootschappen in het land, 

werden ondersteunende organisaties in het leven geroepen om zending onder de 

Joden te bevorderen. Niet lang na zijn bekering, schreef Chalmers in zijn 

dagboek: ‘De beloften gelezen, die op de vorderingen van het Evangelie, en op 

de bekering van de Joden betrekking hebben en daarvoor gebeden.’31 

Bij de verschillende zendingsgenootschappen in het land, werden 

ondersteunende organisaties (auxilliaries) in het leven geroepen om zending 

onder de Joden te bevorderen. Tijdens een zendings-samenkomst in Dundee in 

1811 preekte Walter Tait, predikant in Tealing bij Dundee, over het belang om 

voor de Joden te bidden en te getuigen waarom christenen een bijzondere 

 
28 J.S. Ross, Time for favour, Scottish missions to the Jews: 1838-1852, Stoke-on.Trent: 

Tentmakers Publications, 2011, 65-68.  
29 Zie vooral: W. Hanna, Memoirs of the life and writiing of Thomas Chalmers, Edinburgh: T. 

Constable, 1854, vol. 1. 
30 T. Brown, Annals of the Disruption, Edinburgh: MacNiven & Wallace, 1884, 7-11. 
31 T. Chalmers, Levensschets Thomas Chalmers, Amsterdam: H. Höveker, 1850, 28.  



 

11 

 

aandacht voor Joden hebben. Hierbij speelt het verlangen naar een nationale 

bekering van het bondsvolk een belangrijke rol.32  

 Chalmers was niet direct betrokken bij de zending onder de Joden. John 

Roxburg is in zijn studie over de bijdrage van hem op het zendingswerk van 

mening dat zijn bijdrage aan de zending onder het oude bondsvolk te 

verwaarlozen is. John Ross weerspreekt dit. Hij wijst erop dat de gereserveerde 

houding van hem een reactie was op de politiek van de London society for 

promoting Christianity among the Jews, die exclusief uit leden van de Anglicaanse 

kerk was gevormd. Hij vond het onchristelijk dat presbyterianen werden 

buitengesloten. Uit zijn eigen geschriften, zoals uit zijn Lectures to the Epistle to the 

Romans, blijkt juist een grote betrokkenheid bij het heil van Israël en een verlangen 

naar hun nationale bekering. Overigens verhinderden daarbij zijn drukke 

bezigheden hem dat hij zich direct met evangelisatie on dit volk inliet. De zending 

onder de Joden kreeg na de stichting van de Free church (Vrije Kerk) in 1843 

vaste vorm. Deze richtte zich vooral op Hongarije en Nederland, zoals we in het 

vervolg zien zullen.33   

  

Het Nederlandse Réveil 

 

Waar liggen de wortels van de Réveilbeweging in Nederland? Als we de 

Nederlandse beweging binnen het netwerk van het internationaal Réveil willen 

plaatsen, ligt het eerste begin bij de Leidse predikant Nicolaas Schotsman, 

(1754-1822). Hij had de eerste contacten over het Zwitserse of Geneefse Réveil.  

Schotsman liet in 1821 in Leiden de Nederlandse vertaling uitgeven van een 

brochure van Ami Bost getiteld Genève religieuse en mars 1819 en voorzag dit 

van een uitgebreid voorwoord. Bost was een representant van het vroege 

Geneefse Réveil. De Nederlandse titel luidt Het godsdienstig Genève, in maart 

1819. Op deze wijze werd in ons land de aandacht op het Zwitserse Réveil 

gevestigd.34 Een jaar later verscheen door toedoen van Schotsman een 

verantwoording van de afzetting van César Malan in Genève. Schotsman heeft 

de verschijning zelf niet mee mogen maken.35  Schotsman kwam in 1819 tot een 

confrontatie met de verlichte stroming.  Hij hield in mei van dat jaar twee 

 
32 ‘Lessons from the past: an early Scottish mission to the Jews’, in: Israel, My glory, 

www.IsraelMyglory, June/July 1989, n.p.; Murray, The puritan hope, 175. 
33 J.S. Ross, Time for favour, Scottish missions to the Jews 1838-1852, Lampeter: PhD-thesis 

university of Wales, 2004, 42-47;  T. Chalmers, Lectures on the Epistle to the Romans, vol. 2, 

Edinburgh: T. Constable, 1854, 370-388.  
34 A. Bost, Het godsdienstig Genève in maart1819; Leiden: D. du Saar, 1821; A. Kaghelland, 

M. Kaghelland, Van Dompers en Verlichten. Een onderzoek naar de confrontatie tussen het 

vroege protestantse Réveil en de Verlichting in Nederland (1815-1826), academisch 

proefschrift, Delft: Eburon, 2009, 40-41. 
35 N. Schotsman (Ed.), Stukken, betrekkelijk de afzetting van 

en leeraar Malan, van zijn ambt als regent der vijfde klasse van het collegie der stad Geneve, 

Leiden: D. du Saar, 1822  

http://www.israelmyglory/
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=Stukken,
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=betrekkelijk
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=afzetting
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=leeraar
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=Malan,
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=zijn
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=ambt
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=regent
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=vijfde
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=klasse
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=collegie
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=stad
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=Geneve


 

12 

 

preken als herdenking van de Synode van Dordrecht die tweehonderd geleden 

plaats vond. Deze preken liet hij uitgeven onder de titel Eere-

zuil, ter gedachtenis van de  

voor twee hondert jaren te Dordrecht gehoudene Nationale Synode.36 De 

kritische inhoud was tegen het zere been van hen die de verschillen met de 

Remonstranten wilden wegpoetsen. De Dordtse leer was in hun ogen uit de 

tijd.37  

De dichter en filosoof Willem Bilderdijk (1756-1831), die als de 

inspirator van het Réveil kan worden beschouwd, voorzag de tweede druk van 

de Eerezuil van Schotsman van een voorwoord. Bilderdijk inspireerde de Joodse 

studenten Isaaäc da Costa (1798-1860) en Abraham Capadose (1795-1874) die 

na hun bekering tot het christelijk geloof zich in Leiden lieten dopen. Zij kunnen 

beschouwd worden als de representanten van het vroege Réveil in Nederland. 

Zij zouden zich inzetten voor de zending onder hun Joodse volksgenoten.38 Isaäc 

da Costa werd in 1798 in Amsterdam geboren. Zijn vader was een vermogend 

zakenman die in wijnen handelde. Hij bekleedde een vooraanstaande positie in 

de synagoge. Al gauw vertoonde Isaäc een bijzondere begaafdheid. Al jong 

begon hij aan een studie Rechten in Leiden. Slechts een jaar later promoveerde 

hij aan de Leidse universiteit. In 1813 maakte Isaäc da Costa kennis met Willem 

Bilderdijk. In die tijd leerde hij Abraham Capadose (1795-1874), een familielid 

van hem, kennen. De twee werden vrienden voor het leven. In Leiden 

promoveerde Da Costa tweemaal, in 1818 en 1821, in achtereenvolgens de 

rechten en in letteren en wijsbegeerte. Beide vrienden volgden de 

privaatcolleges van Bilderdijk. Evenals zijn leermeester beschikte Isaäc over 

dichterlijke gaven. Zijn levensonderhoud vond hij niet in de dichtkunst maar in 

de advocatuur.39 

 Zijn bekering heeft hij vertolkt in een bijdrage in het blad ‘The voice of 

Israël’ dat hij op verzoek van zendeling Herschell schreef. We lezen daarin 

onder andere:   

 
U vraagt mij, beste broeder, om een verslag van mijn bekering tot de 

christelijke religie en tot het geloof in Jezus Christus; en ik kan niet weigeren de 

dingen te vertellen die de God van onze vaderen in mijn ziel heeft bewerkt. Ik 

zal mijn getuigenis met vreugde samenvoegen met dat van mijn broeders, zowel 

 
36 N. Schotsman, Eere-zuil, ter gedachtenis van de   

voor twee honderd jaren te Dordrecht gehouden Nationale Synode / opgericht, Leiden: J. van 

Thoir, 1819. 
37 Van den Berg, Nicolaas Schotsman en zijn Eere-zuil, 7. Dit boekje geeft een 

levensbeschrijving en hertaling van beide preken. Zie ook: Vuyk, ‘Schotsman Nicolaas’, in, 

BLGNP, deel 6, 282-283. 
38 Kaghelland, Van dompers en verlichten, 110-112, 167. 
39 M. Kluit, Het protestantse Réveil in Nederland and daarbuiten 1815-1865, Amsterdam: 

Paris, 1970, 125-172. Zie ook haar eerste studie: M. Kluit, Het Réveil in Nederland 1817-

1854, Amsterdam: H.J. Paris, 1936. 

https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Eere-zuil,
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Eere-zuil,
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=ter
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=gedachtenis
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=twee
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=hondert
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=jaren
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Dordrecht
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=gehoudene
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Nationale
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Synode
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Eere-zuil,
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=ter
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=gedachtenis
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=twee
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=hondert
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=jaren
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Dordrecht
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=gehoudene
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Nationale
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Synode


 

13 

 

van nature als in genade, die ernaar streven anderen te onderwijzen en hun 

harten te onderwijzen door de wegen van God naar hen in Zijn voorzienigheid 

en Zijn genade te herleiden.40 

 

Capadose was ook een Israëliet van wie het deksel van ongeloof door 

Gods Geest werd weggenomen. Evenals zijn Joodse vriend volgde hij 

privaatcolleges bij Bilderdijk. Hij studeerde daarbij medicijnen en sloot deze 

met goed gevolg af. In die tijd worstelde hij met zijn geestelijke toestand. Door 

deze crisis heen kwam hij tot een geestelijke doorbraak. Een hoogtepunt was 

zijn doop op 20 oktober 1822 die hij met Da Costa en diens vrouw in de 

Pieterskerk ontving.41  

 

Parallellen tussen Schotse en Nederlandse Réveil 

Tussen de Réveilbewegingen in Schotland en Nederland zijn parallellen aan te 

wijzen. J. van den Berg spreekt in de bredere zin vanaf de tijd van de Reformatie 

van ‘opvallende parallellen’. Hij noemt het ‘uitgesproken calvinistische 

karakter’ van de heersende leer van de kerk en de presbyteriale kerkvorm van de 

landskerk. De overeenkomsten in het vroomheidskarakter van de zeventiende 

eeuw en de opwekkingen in de eeuw die volgde, laten dit nog duidelijker zien. 

In de negentiende eeuw zijn het de Reveil bewegingen in beide landen die 

gemeenschappelijke kenmerken vertonen. Dit geldt ook voor de aandacht voor 

het geestelijk welzijn van het Joodse volk.42 

 

De Schotse Jodenzending 

 

Ontstaan van Schotse Jodenzending 

De Joodse populatie in Schotland was vanaf de Middeleeuwen klein. Dat 

veranderde na de Reformatie. Bekend is Joodse handelaren vanaf het einde van 

de achttiende eeuw In Edinburgh en Glasgow talrijk waren. De eerste Joodse 

begraafplaats dateert van 1795. Ook stonden Joden ingeschreven aan enkele 

 
40 R.H. Herschell (Ed.), The voice of Israel. Conducted by Jews who believe in Jesus of 

Nazareth as the Messiah, vol. I, London: 1845, 87-88, cit. 87, ‘You request of me, dear 

brother, some account of my conversion to the Christian religion, and to the faith in Jesus 

Christ ; and I cannot refuse to tell the things which the God of our fathers has wrought in my 

soul. I will cheerfully join my testimony with that of my brethren, both by nature and in grace, 

who endeavour to instruct others and to teach their hearts by retracing the ways of God 

towards them in His providence and his grace’.   
41 Kluit, Het protestantse Réveil¸ 125-172. 
42 J. van den Berg, ‘De “Evangelical Revival” in Schotland en het Nederlandse Réveil’, in: 

Documentatieblad Nederlandse kerkgeschiedenis, 1-11-1990, 51-76. Zie ook J. van den Berg, 

‘The Evangelical Revival in Scotland and the nineteentgh-centurry “Réveil” in the 

Netherlands, in: Records of Scottish History Society, 25 (1994), 309-337. 



 

14 

 

universiteiten.43 Het verlangen naar de bekering van de Joden kwam al voor in 

de tijd van de reformator John Knox. In de zeventiende eeuw was dit verlangen 

sterk aanwezig bij de Covenanters. En bij de opwekkingen in de jaren 1740  

werd de aandacht voor de Joden versterkt en   ging deze gepaard met een 

chiliastische toekomstverwachting.44    

 De pionier van de zending onder de Joden was de Schot Claudius 

Buchanan (1766-1815). Hij werkte vanuit Engeland en had daar contact met 

‘Evangelicals’, als Simeon en Lewis Way van het Londense genootschap. Hij 

heeft ook het Schotse missionaire denken in de negentiende eeuw beïnvloed.45 

 

Gebed voor Israël 

Ten tijde van het Réveil nam de aandacht voor Israël in Schotland toe. Bij de 

verschillende zendingsgenootschappen in het land, werden ondersteunende 

organisaties in het leven geroepen om zending onder de Joden te bevorderen. In 

tegenstelling tot Engeland kreeg deze zending in Schotland een kerkelijke status. 

Een belangrijk motief hiervoor was de eschatologische verwachting van een 

nationale bekering van het oude Bondsvolk. Volgens Robert Buchanan was het 

jaar 1838 van veel betekenis voor de toekomst van het Joodse volk. Hij merkt 

op: 

 
In dat jaar werd de eerbiedwaardige Dr. Keith, de moderne apostel van de 

besnijdenis, vergezeld door de hemelsgezinde M’Cheyne en zijn andere 

achtenswaardige collega's, uitgezonden om nieuws te verzamelen over Gods 

oude volk, en om hun het ongewone nieuws te brengen dat de nationale 

christelijke kerk van een oud koninkrijk haar hart tot hen had gekeerd.46 

 

In 1839 werd een deputatie benoemd voor een oriëntatiereis naar Palestina 

om mogelijkheden te onderzoeken voor de stichting van zendingsposten. In 

hetzelfde jaar werden in Glasgow lezingen over het thema gehouden.47 En de 

eerste zendingspost werd in Boedapest opgericht waar John Duncan (1796-

 
43 Zie voor de Joodse populatie in Schotland: K.E. Collins, ‘Jewish Missions’, in: Dictionary 

of Scottish History & Theolog, 590.  
44 Ross, Time for favour, 23-44. 
45 Ross, Times for favour, 44-52.  
46 Zie: Don Chambers, ‘Prelude to the last things; the Church of Scotland’s mission to the 

Jews’, in: Records of Scottish Church History Society, 1975, 43-58, citaat 43, ‘In that year, the 

venerable Dr Keith, the modern apostle of the circumcision, accompanied by the heavenly-

minded McCheyne, and his other estimable colleagues, were sent forth to gather tidings of 

God’s ancient people, and to bear to them the unwonted news that the national Christian 

church of an ancient kingdom had turned her heart towards them.” 
47 A course of lectures on the Jews, by Ministers of the Established Church in 

Glasgow, Glasgow: W. Collins, 1839. Ook in Edinburgh werden enkele jaren 

later lezingen gehouden: The Conversion of the Jews: A series of Lectures 

deleivered in Edinburgh, Ediburgh: J. Johnstone, 1842.  



 

15 

 

1870) met veel zegen enkele jaren mocht arbeiden. De opmerking van de jonge 

predikant van Dundee, Robert Murray M’Cheyne (1813-1843), bleek in veel 

harten weerklank te vinden: ‘Ik ben ervan overtuigd dat als we bidden dat de 

wereld op Gods manier bekeerd mag worden, we het welzijn van de Joden 

zullen nastreven.’48 

 De aandacht voor het welzijn van Israël bleef niet beperkt tot 

gebedsgroepen, maar werd ook een belangrijk punt van bespreking op de 

kerkelijke vergaderingen. Robert Wodrow (1793-1843), ouderling in de Schotse 

kerk uit Glasgow, had de hoogste vergadering van de Schotse kerk in 

verzoekschrift aangeboden om zending onder dit volk te gaan bedrijven. Hij was 

al jaren gewoon om dagen van gebed en vasten af te zonderen om het aangezicht 

van God voor Israël te zoeken. Ook hield hij met een aantal gelovigen 

gebedssamenkomsten bij hem thuis, De Algemene vergadering (General 

Assembly) van de Schotse kerk gaf gehoor aan het verzoek van Wodrow en 

benoemde in 1837 een commissie die zich met het geestelijk welzijn van het 

oude bondsvolk moest gaan bezighouden.49 

Wodrow schreef als historicus een studie over het verleden en de de 

toekomst van Israël en van de heidenen in het licht van de Bijbelse profetie. . 

Het heeft als titel: The Past History and Future Destiny of Israel, as Unfolded in 

the Eighth and Succeeding Chapters of the Book of Daniel (1844). Hij illustreert 

zijn de visie met de dagelijkse offers en de 70 weken zich verhoudt tot de 

geschiedenis van het Joodse volk en de rest van het boek Daniël. Wodrow 

schrijft vanuit een pré-chiliastisch perspectief. Opmerkelijk is dat hij daarbij niet 

kiest voor een persoonlijke Christusregering. Hij spoort predikanten aan om de 

kerk te bemoedigen met kennis van haar triomfantelijke bestemming van het 

Joodse volk, ondanks toekomstige beproevingen. Uit de inhoud blijkt niet dat hij 

zich bij zijn toekomstvisie heeft laten leiden door Edward Irving.50 

 Het gevolg van het initiatief van Wodrow was dat dagen van 

verootmoediging en gebed werden gehouden, waarop onder meer gesmeekt 

werd ‘of de beloofde bekering van Zijn oude bondsvolk, van de Joden, verhaast 

 
48 Murray, The puritan hope, 175-178.  Anon., ‘Lessons from the past: an early 

Scottish mission to the Jews’, in: Israel My glory, June/July 1989, ‘I feel 

convinced that if we pray that the world may be converted in God’s way, we 

will seek the good of the Jews’, n.p. 
49 J.S. Ross, Time for favour. Scottish missions tot the Jews 1838-1852, Stoke-on-Trent: 

Tentmaker Publications, 2011, 57-58 
50 R. Wodrow, The Past History and Future Destiny of Israel, as Unfolded in the Eighth and 

Succeeding Chapters of the Book of Daniel, Edinburgh: Blaikie & Son, 1844. Zie 116 over 

zijn visie over de persoonlijke Christusregering tijdens het millennium en 120 e.v. over de 

nationale bekering van het Joodse volk. Irving noemt in zijn dagboek wel een Wordrow; 

waarschijnlijk was dit William Wodrow die in Londen predikant was. Zie: Oliphant, The Life 

of Edward Irving, 185-186. 



 

16 

 

mocht worden’. Zowel in Glasgow als in Edinburgh werden door verschillende 

predikanten lezingen gehouden waarin verschillende aspecten van de geestelijke  

en stoffelijke nood van het verstrooide Bondsvolk werden verwoord. Deze 

lezingen werden in druk verspreid.51  

 De algemene synode van de Schotse kerk in 1838 besloot om pogingen 

aan te wenden om de zending onder de Joden te beginnen. In eerste instantie 

waren deze niet bericht op het eigen land, maar daarbuiten. Waarschijnlijk was 

het aantal Schotse Joden te klein om een georganiseerde zending aan te pakken. 

De synode publiceerde een door Wodrow opgestelde traktaat om onder de Joden 

te verspreiden. De titel hiervan is Aan de kinderen van Israël in alle landen van 

hun verstrooiing (To the children of Israel in all the lands of their dispersion).  

 
Mannenbroeders, nu wij zelf zo genade hebben verkregen, hoe kunnen wij dan 

niet diep geraakt worden door de ongelukkige toestand van hen uit wiens stam 

die tak van de Heere is voortgekomen, schoon en heerlijk (Jes.4:2); onder wiens 

wijdverspreide schaduw wij met groot genoegen zijn gezeten? (Hooglied 2:3). 

Hoe kunnen wij dan niet verlangen dat ook zij mogen komen en rust mogen 

vinden van hun vermoeiende omzwervingen onder de beschutting van die 

wonderbare naam, de HEERE, onze Gerechtigheid? (Jer. 23:6). Hoe kunnen 

wij dan niet het goede zoeken van dat volk, door wiens middelen onze vaderen 

in het begin werden afgekeerd van stomme afgoden om de levende en ware God 

te dienen, en van wie wij die woorden van waarheid hebben ontvangen die 

overal getuigen van Zijn Gezalfde? 52 

 

Oriëntatiereis 
Maar er gebeurde meer! De Assembly van de kerk benoemde een commissie met 

het doel informatie te verzamelen over de toestand van de Joden in Palestina en 

Europa en om mogelijkheden te onderzoeken tot het stichten van 

zendingsposten. Uiteindelijk werden in 1839 vier predikanten uitgezonden om 

deze moeilijke taak op zich te nemen en daartoe naar Palestina te reizen. Met 

verwachting vertrokken zij. De kerk beval hen aan in de gunst van Hem, die de 

God is van de Joden, zowel als van de Grieken, de God en Vader van allen.53  

 
51 Time for favour, 59. 
52 R. Wodrow/General Assembly of the Church of Scotland,  To the children of Israel in all 

the lands of their dispersion, 1841, cit.begin, ‘Men and Brethren, having thus obtained mercy 

ourselves, how can we but be deeply moved by the unhappy condition of those from whose 

stock has sprung that branch of the Lord, beautiful and glorious (Isa. 4:2); under whose wide-

spreading shadow we have been made to sit with great delight ? (Song 2: Song ii. 3) . How 

can we but desire that they, too, might come and find rest from their weary wanderings under 

the shelter of that wonderful name, Jehovah our Righteousness? (Jer. 23:6). How can we but 

seek the good of that people, by whose means, at first, our fathers were turned from dumb 

idols to serve the living and true God, and from whom we have received those oracles of truth 

which every where testify of his Anointed’.  
53 Time for favour, 93-95. 



 

17 

 

 Lezingen toegespitst op Israël en haar toekomst, die in Glasgow en 

Edinburgh werden gehouden, betekenden een grote bemoediging om het 

moeilijke werk van zending onder het volk dat zich van Christus had afgekeerd, 

te beginnen. De vele beloften uit het Oude en Nieuwe Testament spreken van 

een omkeer in het denken van het volk. In de lezing van Robert Candlish die op 

de achtergrond veel werk voor de Jodenzending verzette, ging over ‘de 

vertrouwelijke relatie tussen de heerlijkheid van de kerk en de bekering van de 

Joden.’ Hij merkt daarbij op: 

 
En dan zal het oude volk van God als het middelpunt van de gelukkige wereld 

verschijnen en na vele oordelen de heerlijkheid van de oogst van het Evangelie 

binnen brengen. De oogst zal na veel vrees en teleurstellingen verzekerd 

worden, (…).54 

 

De reis van de vier predikanten naar Palestina was een reis met 

verwachting. Zij wisten vanuit de Schrift dat het deksel van ongeloof eenmaal 

van de Joden zou worden weggenomen. Op grond van Romeinen 11 en 

gedeelten uit het Oude Testament geloofden zij in het herstel van Israël. Behalve 

de terugkeer naar Palestina, zou er een nationale bekering plaats vinden. De 

onvervulde profetieën waren voor hen en voor velen in hun land een bron van 

studie. Hoewel zij geloofden dat deze bekering de massa van het Joodse volk 

zou raken, wilden zij hierop niet wachten in die zin dat zending onder dit volk 

overbodig zou zijn. Het doel van hun reis was immers om te onderzoeken welke 

plaatsen of streken voor zendingswerk onder de Joden in aanmerking zouden 

komen.55 

 

Zending in Hongarije 

De subcommissie van Edinburgh voor de zending onder de Joden besloot op 24 

juli 1840 John Duncan als de eerste zendeling onder het oude Bondsvolk vanuit 

de Kerk van Schotland te benoemen. Er was eerst verschil van mening over het 

arbeidsveld; velen zagen het Heilige land als werkterrein, terwijl anderen als 

bezwaar hiertegen aanvoerden dat Palestina geen land was van overwegend 

Joodse invloed. De berichten van Dr. Alexander Keith (1790-1880) over de 

hechte Joodse gemeenschap in Hongarije en de welwillende houding van de 

protestantse aartshertogin Maria Dorothea, deden de beslissing rijpen om 

Duncan naar Boedapest uit te zenden. Hongarije was immers een land waar, 

 
54 Anon., ‘Conversion of the Jews. A series of lectures delivered in Edinburgh by ministers of 

the Church of Scotland, Edinburgh: 1842, J. Johnstone, 1842, cit. 187, ‘And then, at last, the 

ancient people of God appear as the centre of a happy world, as bringing in, after many 

judgments, the glorious harvest of the Gospel. At last, after many fears and many 

disappointments that harvest is secured;’  (…).’   
55 Zie lezing van R.S. Candlish, in:  Anon., ‘Conversion of the Jews. A series of lectures 

delivered in Edinburgh by ministers of the Church of Scotland, Candlish, 164-188.  



 

18 

 

evenals in Schotland, het calvinistisch Protestantisme een behoorlijke aanhang 

had. Maar overleggingen behoren getoetst te worden aan de leiding van de 

Allerhoogste, zodat de commissies, zowel in Edinburgh als in Glasgow, 

gebedssamenkomsten hielden om Gods gunst af te smeken.56 

 De weg naar de benoeming van Duncan was gebaand door de reeds 

genoemde Keith en Alexander Black (1789-1864), die in 1839 met Robert 

Murray  M’Cheyne en Andrew Bonar de oriëntatiereis naar Palestina hadden 

gemaakt. Zij waren op de terugreis wegens ziekte genoodzaakt in Boedapest te 

verblijven. Daar ontmoetten zij de aartshertogin Maria Dorothea die 

belangstelling toonde voor het plan van de Schotse kerk om onder de Joden 

zending te bedrijven. Zo kreeg de Schotse kerk onder de hoge bescherming van 

de aartshertogin toestemming om onder de verloren schapen van het huis van 

Israël het Evangelie van het kruis te verkondigen. En John Duncan werd 

verkoren om deze moeilijke arbeid aan te vangen. Zijn uitzending vond op 16 

mei 1841 plaats.57 

 Spoedig kreeg Duncan contact met Joden die zich tot hem aangetrokken 

vonden, mede omdat zijn voorkomen veel weg had van een Joodse rabbijn! Niet 

voor niets werd hij ‘Rabbi’ Duncan genoemd. Zij verbaasden zich over zijn 

grote kennis van de Hebreeuwse taal en van de Joodse gewoonten. Maar ook 

merkten zij op dat een andere geest in hem was, die zij niet kenden. Met open 

monden luisterden zij naar zijn verklaringen van het Nieuwe Testament; zij 

hoorden hoe Paulus gebruik maakte van de wetten van Mozes, hoe de Psalmen 

van David genoemd werden en de apostel de profetieën van Jesaja gebruikte om 

de toekomstige heerlijkheid van de Joodse natie voor te stellen.58 

Toch verstonden zij eerst niet wat hij bedoelde. Een deksel lag op hun 

hart, hoewel het met hun vijandschap wel meeviel. In diepe afhankelijkheid van 

de zegen van Boven werkte Duncan onder ‘de zonen Abrahams’. Hij hoopte dat 

zijn werk een ‘planting des Heeren’ zou voortbrengen, opdat Hij verheerlijkt zou 

worden. Hij wist dat het deksel van ongeloof alleen in een weg van bekering kon 

worden weggenomen. Daarom smeekte hij ook: ‘O, bid, bid dan voor ons, om 

een ootmoedige, gelovige, weldadige, heilzame, zuivere, zelf verloochenende 

gestalte van het gemoed, welke duizendmaal meer onze zaak ten goede komt 

dan alle geleerdheid der wereld.’59 

Het was vooral de godvruchtige wandel van Duncan en zijn helpers die de 

Joden tot nadenken bracht, waardoor de Heere in de weg van Zijn 

voorzienigheid het zaad deed vallen in een toebereide aarde. Niet door kracht of 

door geweld maar door Zijn Geest. In juli 1842 ontmoetten zeven Joodse 

 
56 L.J. van Valen, De rotssteen van mijn hart. Het leven van John Duncan, Kampen: Brevier, 

2018, 81-82. 
57 Van Valen, De rotssteen van mijn hart, 79, 81. 
58 Van Valen, De rotssteen van mijn hart, 83. 
59 Van Valen, De rotssteen van mijn hart, 84. 



 

19 

 

zendelingen elkaar in Boedapest. Dit was een gelegenheid om elkaar te steunen 

en Gods zegen voor hun werk af te smeken.60 

Na Duncans vertrek uit Boedapest in 1843 ging het werk onder de Joden 

daar ongestoord door. Robert Smith en Wiliam Wingate zetten zijn arbeid voort. 

In 1849 werd het land in een oorlog gewikkeld en werd Pest beschoten. De 

Schotse zendelingen werden gedwongen om de stad te verlaten en elders een 

goed onderkomen te zoeken. Zij keerden kort hierop terug, maar in 1852 

moesten zij op last van de Oostenrijkse regering worden verbannen. De oude 

Israël Saphir, één van de eerste bekeerlingen van de Schotse zending, zette 

echter hun werk als agent van de zending van de Free Church voort. Hij leidde 

de Joodse school, die na verloop van tijd uit zes of acht leerkrachten en 300 tot 

400 leerlingen bestond. Onder hen was Philip Saphir die vanwege een ernstige 

ziekte zijn leerlingen thuis onderwijs gaf. Zo mocht ook via deze school het 

werk van de zending voortgang vinden.61  

Behalve in Hongarije, had de Free Church in andere landen 

zendingsposten, zoals in Praag en Constantinopel.62  

 

De Nederlandse zending onder de Joden 

 

Ontstaan van de Jodenzending in Nederland  

De Messias-belijdende Jood Johannes Rottenberg (1888-1942) maakte studie 

van de Joden in de oude Republiek in de zeventiende eeuw (Gouden eeuw) en 

merkte dat de kerkelijke vergaderingen het volk van Israël welgezind waren en 

ook de overheid zorgde ervoor dat zij hier in vrijheid konden leven en hun eigen 

godsdienst belijden. Het kwam echter niet tot een georganiseerde zending om 

Joden voor Christus te winnen.63  

 Een gebeurtenis van belang was de inlijving van de Joden als burgers van 

de Nederlandse Staat. Dit was een gevolg van de verklaring van ‘De rechten van 

de mens en burger’ van 1795. Deze verklaring had kunnen leiden tot assimilatie 

met het Nederlandse volk. Hiertegen werd van Joodse zijde gewaarschuwd. Men 

was bang dat dit ten koste zou gaan van eigen identiteit. De handhaving daarvan 

werd wel bevorderd door eigen begraafplaatsen en synagogen. Als zodanig was 

de Joodse gemeenschap autonoom. Zij telde aan het einde van de achttiende 

eeuw 53.000 personen.64 

 
60 Van Valen, De rotssteen van mijn hart, 84. 
61 Van Valen, De rotssteen van mijn hart, 226-227.  
62 K. Moody Stuart, Alexander Moody Stuart, A Memoir partly autobiographical, London: 

Hodder and Stoughton, 1899, 145-176.  
63 J. Rottenberg, Nederlands Gouden Eeuw en de Joden, Rotterdam: Nederlandsche 

Vereenging voor zending onder de Joden genaamd ‘Elim’, z.j.  
64 H. Wielenga, Evangelieverkondiging onder de Joden in Nederland in de eerste helft van de 

19e eeuw, Kampen: J.H. Kok, 1981, 3-5.   



 

20 

 

 Het eigenlijke begin van de Jodenzending moeten we zoeken in de jaren 

na de oprichting van het Nederlands Zendeling Genootschap in 1797. Dit was 

twee jaar na de proclamatie van de ‘Rechten van de mens’. Het hoofddoel van 

dit genootschap was de buitenlandse zending, maar in een later stadium werd in 

navolging van het Londense genootschap voor zending onder de Joden (London 

Society) een permanente commissie benoemd om zich te oriënteren over de 

toestand van het Nederlandse Jodendom. Tot daadwerkelijke pogingen kwam 

het echter niet.65    

 Vanaf 1814 gaf het Londense genootschap ook in Nederland inhoud aan 

dit werk. Zij werkte zowel in Rotterdam als in Amsterdam. De eerste evangelist 

was Algernon Sydney Thelwall (1795-1863) die zijn werk hier in 1820 begon. 

Hij werd predikant in de Engels Episcopale gemeente van de hoofdstad. 

Thelwall raakte spoedig bevriend met Da Costa en Capadose. Pas na de komst 

van Christian William Henry Pauli (1800-1877) in Amsterdam in 1844 kwam er 

na een moeizaam begin geleidelijk aan een doorbraak. Het genootschap zorgde 

in Amsterdam voor een gebouw, de Sionskapel, dat met nog geen 30 Joodse 

belangstellenden begon en bij het vertrek van Pauli uitgroeide tot 4 à 500 Joden 

die tot geloof gekomen waren! Met Da Costa had Pauli een goed contact, 

ondanks de bezwaren die de Réveilman in het begin had tegen de vorm van de 

Anglicaanse eredienst. Het Londense genootschap stelde alleen zendelingen aan 

die zich hielden aan de regels van de Engelse Staatskerk.66   

 De doop van Capadose en Da Costa in 1822 in Leiden luidde een tijdperk 

in voor de de Jodenzending in samenwerking met de Schotse Free Church 

nieuwe impulsen zou krijgen.  

 

Bidstonden 

Het was Capadose die in Réveilkringen de aandacht vestigde op de zending 

onder Israël. In eerste instantie werd Amsterdam uitgekozen om daar de 

zendingsactiviteiten te concentreren.  De totale populatie volgens de volkstelling 

in 1795, toen de emancipatie werd vastgesteld, bedroeg 20.335 zielen. Hiervan 

woonde 90% van nog in de oorspronkelijke ‘Jodenhoek’ tussen Binnen-Amstel 

en Rapenburgwal.67 

 In 1834 werd in de hoofdstad een kring in het leven geroepen om voor de 

bekering van de Joden te bidden.68 Dit initiatief van Capadose kwam voort uit de 

 
65 J. Bonenschansker, Het Nederlandsch Zendeling Genootischap in zijn eerste periode, 

Leeuwarden: G. Dykstra, 1987, 117-120; J. van Gelderen, ‘Zending onder de Joden in 

Nederland’, in: Documentatieblad Nederlandse Kerkgeschiedenis na 1800, april 1982, 12, 7-

8; J.F.L. Bastiaanse, De Jodenzending en de eerste decennia van de Hervormde Raad voor 

Kerk en Israël 1925-1965, deel 1, Zoetermeer: Boekencentrum, 1995, 35-38. 
66 Van Gelderen, Zending onder de Joden…, 9-10. 
67 Bastiaanse, De Jodenzending, 21, 29-30. 
68 Bastiaanse spreekt per abuis over de oprichting van de ‘Vrienden Israëls’. Deze vereniging 

werd eerst in 1846 opgericht. Bastiaanse, De Jodenzending, 43. 



 

21 

 

behoefte om voor het welzijn van de Joden bidstonden te houden.  Deze 

samenkomsten waren de eerste stap in die richting. De Zwitserse Réveilman 

Pétavel had hem hiertoe aangespoord. Hij had Capdose al in 1831 voorgesteld 

om op een bepaald uur in de week voor de bekering van Israël te bidden. In een 

gezelschap in Scherpenzeel dat Capadose toen leidde, werd de woensdagmorgen 

van 11 tot 12 uur in de morgen hiervoor besteed. De genoemde gebedskring in 

Amsterdam werd gevolgd door een soortgelijke kring in Den Haag. De kringen 

werden in particuliere huizen gehouden. De belangstelling hiervoor viel 

Capadose tegen. Kalmijn merkt op: ‘Het verdroot hem zeer, want hij gevoelde 

het als een hoge verplichting de 55.000 Israëlieten, door God in ons gebracht, 

met het Evangelie bekend te maken.’69 

In 1842 richtte Capadose zich in een vlugschrift tot het ‘Volk van Israël, 

broeders uit Abraham, geliefde stamgenoten’. Uit dit geschrift spreek een grote 

bewogenheid met de Joden die zich van Christus afkeren. Zo eindigt hij aldus: 
 

En erkent dan de opzoekende liefde Gods, de tot uw eeuwige redding tot u 

naderende Messias in de drangredenen van liefde waarmee u tot die 

Levensvorst, Die u nog miskent, geroepen wordt door Christenen uit Schotland, 

ja maar ook uit Nederland, en in het bijzonder door mij, uw broeder, uw-vlees 

en uw been, een Hebreeër uit de Hebreeën, (…). 70 

 

 Was de evangeliezending onder de Joden in de eerste plaats geen opdracht 

van de Kerk? Van de kant van de leiding van de Hervormde kerk was echter 

geen steun te verwachten. Dit gold ook voor andere genootschappen, zoals de 

Christelijk Afgescheiden kerk die na de separatie in 1834 was gevormd. Deze 

werd gewikkeld in allerlei interne conflicten. Pas in 1875 stelde deze kerk een 

zendingscommissie in. Welke instantie zou werkelijk steun kunnen geven om 

zending van de grond te krijgen?71  

 Een teleurstellend bericht voor Capadose was dat het werk van het 

Londens genootschap in Amsterdam stagneerde en in 1844 geheel kwam stil te 

liggen. Sinds het vertrek van Thelwall wegens zijn gezondheid, bleken zijn 

opvolgers niet in staat om de draad op te nemen. Toen Capadose hoorde dat 

Londen gestopt was, besloot hij om in zijn huis ‘gelegenheid te geven aan allen. 

Uit welke klasse ook, die wat het heil van Israél en de uitbreiding van Gods 

koninkrijk betreft, ter harte nemen, zich met (hem) voor Gods troon te verenigen 

in verzuchtingen en gebeden’.72 

 
69 D. Kalmijn, Abraham Capadose, academisch proefschrift Universiteit van Utrecht, ‘s-

Gravenhage: Boekencentrum; digitale uitg., Middelburg: Gihonbron, 2010, 147. Zie ook: 

Bastiaanse, De Jodenzending, deel 1, 44. 
70 A. Capadose, Volk van Israël, Broeders uit Abraham, geliefde stamgenooten, n.p., 1842.  
71 Wielenga, Evangelieverkondiging onder de Joden, 10; Van Gelderen, ‘Zending onder de 

Joden…’, 14. 
72 Kalmijn, Capadose, 147, 149, citaat brief van Capadose aan Koenen 26-5-1844. 



 

22 

 

In tegenstelling tot enkele vrienden binnen het Réveil, bleef Capadose van 

mening dat de geestelijke nood van de vele Joden in het land geen uitstel kon 

tolereren. Johan Schimsheimer, een trouwe bezoeker van de Bijbellezingen ten 

huize van Da Costa die in Amsterdam woonde, schaarde zich aan de zijde van 

Capadose met een artikel ‘De prediking van het Evangelie aan de Joden, de 

blijvende roeping van de christenen’.73 

Vooral de ontmoetingen met Pévatel in Zwiterland en Wodrow in 

Schotland hadden Capadose geïmspireerd om in Nederland met bidstonden etc. 

te beginnen. Toen hij in 1846 van zijn reis naar Schotland naar Schotland 

terugkwam begon hij samen met Da Costa openbare gebedssamenkomsten te 

houden. Tot nog toe werden de bidstonden alleen in particuliere huizen 

gehouden. In Schotland was zijn verlangen gerijpt. In een geschrift dat hij in 

1847 liet drukken, lezen we: 

 
Mijn ondervindingen in Schotland van hetgeen christelijke ijver en liefde met 

onverzettelijk geloofsvertrouwen op de beloftenissen Gods vermogen, hadden in 

mij  dat verlangen vermeerderd en aangevuurd.74   

  

Contacten met de Schotse Free Church 

 

Stemmen en beschouwingen 

In 1840 plaatste Capadose een artikel in het blad Stemmen en beschouwingen, 

onder de titel van ‘Een blijde boodschap uit Schotland’. Dit was een vervolg op 

een bijdrage in hetzelfde tijdschrift in 1839 met als titel ‘Stemmen uit 

Schotland’, waarschijnlijk ook van zijn hand.75 Het laatste artikel verwijst eerst 

naar een bijdrage in hetzelfde blad met als ónderwerp ‘over de band der eenheid 

van de onderscheiden Gereformeerde kerken’76 Ook wordt in deze bijdrage 

verwezen naar ‘een brief van de Algemene jaarlijkse vergadering der Kerk van 

Schotland, gehouden te Edinburgh in mei 1838, aan de Gereformeerde Kerk van 

Nederland’. Deze brief handelt over de eenheid van de bijbelgetrouwe kerken. 

De Nederlandse vertaling van deze brief en het antwoord hierop van de 

hervormde synode was opgenomen in het blad Olijftak. De Jodenzending komt 

hierin niet ter sprake.77     

 
73 Bastiaanse, De Jodenzending, deel 1, 42-43. 
74 Zie citaat in: Gedenkboek uitgegeven bij de herdenking van het 50-jarig bestaan der 

Nederlandsche Vereeniging voor Israël, 1911, repr. Waddinxveen: 2010, 114. 
75 Stemmen en beschouwingen over godsdienst, staat-, geschied- en letterkunnde, Amsterdam 

G. van Peursem, 1840, 493-511, ‘ingezonden door dr. A. Capadose’; 511-557; Stemmen en 

beschouwingen, Amsterdam: G. van Peursem, 1839, 221-224.  Zie ook: Kalmijn, Capadose, 

149. 
76 Stemmen en beschouwingen, 1839, 17-28. Qua stijl en inhoud is de auteur hiervan niet 

Capadose maar waarschijnlijk Groen van Prinsterer. 
77 Olijftak, godsdienstig tijdschrift…, vierde deel, 1839, 373-381.  



 

23 

 

 Het artikel van Capadose, ‘Een blijde boodschap uit Schotland’, geeft een 

beeld van van de structuur van de Schotse kerk. Hij noemt daarbij ook de 

afegescheiden kerk (Secession Church) van de in Nederland bekende Schotse 

schrijvers, Ralph en Ebenezer Erskine. Capadose blijkt goed op de hoogte te zijn 

van de kerkelijke situatie, ook van het zogenaamde Ten Years Conflict, het 

conflict over het  patronaatsrecht, waarbij Thomas Chalmers een hoofdrol 

vervulde. Deze strijd zou in 1843 leiden tot de Disruption (scheuring), het begin 

van de Free church. De zending onder de Joden komt in deze bijdrage niet aan 

de orde. Wel plaatst Capadose de Schotse ‘Evangelicals’ binnen het netwerk van 

het Europese Réveil.78 

 

Zending vanuit de ‘Free church’ 

In Schotland was men enkele jaren bezig om de zending onder de Joden van de 

grond te krijgen. In 1838 was door de General Assembly  een deputaatschap 

benoemd dat zich concreet met de bekering van Israël moest bezighouden. De 

naam hiervan was Committee for the Conversion of the Jews of the Church of 

Scotland. Deze commissie initieerde de oriëntatiereis van de vier Schotse 

predikanten naar Palestina. Het verslag van twee van hen, Keith en Black, over 

de ontmoetingen in Boedapest, dat voor de Assembly in 1840 werd gebracht, 

leidde in 1841 tot de uitzending van dr. John Duncan naar de hoofdstad van 

Hongarije, zoals hierboven is aangegeven.79  

De zending onder het Joodse volk was op de eerste synode van de Free 

Church een belangrijk agendapunt. Er werd een rapport uitgebracht van het 

‘Committee of the Assembly, which met in Edinburgh in 1842, for promoting 

Christianity among the Jews’. Dit deputaatschap was tijdens de synode van de 

Church of Scotland benoemd en mocht nu haar eerste verslag uitbrengen. Op de 

Assembly van de Free Church van 1845 werd meegedeeld dat een Joodse 

bekeerling uit Hongarije, Alfred Edersheim, met nog enkele Joodse studenten 

aan het college van de Free Church werden opgeleid tot dienaar des Woords.80 

 In 1842 hoorde Capadose dat de Schotse kerk van plan was om zich tot de 

Nederlandse kerk te richten in verband met zending onder de Joden. Een jaar 

later vond de grote afscheiding (Disruption) in de Schotse kerk plaats. De hieruit 

ontstane Free Church gaf prioriteit aan de Jodenzending. Alle buitenlandse 

zendelingen sloten zich bij het nieuwe kerkgenootschap aan. De voortzetting 

van de Israël werd bij een nieuw deputaatschap ondergebracht (Committee for 

the Conversion of the Jews of the Free Church of Scotland). Dr Keith werd 

benoemd tot ldit van deze commissie. Behalve Duncan werden Daniel Edward 

en Robert Smith als zendelingen naar Pest (Boedapest) en Jassy uitgezonden. 

 
78 Stemmen en beschouwingen, op. cit., o.a. 495, ‘Erskine’s’; 497, link van Zwitsere Réveil 

(Robert Haldane etc.)  
79 Ross, Time for favour, 186-187. 
80 Acts of the General Assemlby, 1845, 24-25, ‘Act anent the Scheme for the Conversion of 

the Jews’, 67, 95, Edersheim. 



 

24 

 

Wingate was al in een eerder stadium in Hongarije werkzaam. Later volgden 

Schwartz en Allan.81 

  Om naar Capadose terug te keren: ook hij was in eerste instantie indirect 

betrokken bij de zending van de Free Church in Hongarije. Op de vergadering 

van het Comittee op 1 november 1841 werd een brief van hem aan Wodrow 

behandeld, waarin hij de noodzaak van zending onder de Joden in Nederland 

aankaartte. Voor de commissie was dit zo’n belangrijk punt dat het verdaagd 

werd naar een volgende vergadering. Een bijzonderheid is dat Capdose 

voorstelde om voor dit werk een predikant van de Hervormde kerk in Leiden 

hiervoor aan te stellen! Zelfs gaf hij in min of meer bedekte bewoordingen aan 

dat hijzelf voor zendingswerk in Pest in aanmerking wilde komen. Als 

bijkomende reden gaf hij aan dat hij vanwege zijn zwakke gezondheid graag 

naar een warmer land wilde verhuizen! Maar de commissie was van mening dat 

hij niet uit ‘Holland’ moest weggaan! Zelfs werd geopperd om Duncan niet naar 

Pest maar naar Nederland uit te zenden. De notulen vermelden ook dat de 

‘Rabbi’ in mei 1841 waarschijnlijk met oog hierop in Nederland was!82 

Inmiddels werd, in navolging van andere Europese landen, op initiatief 

van Capadose in Amsterdam een vriendenkring gevormd, die in een later 

stadium tot officiële stichting van ‘het Nederlands genootschap van vrienden 

van Israël’ zou leiden. Capadose bleef de grote motor achter de Jodenzending in 

Nederland, daartoe bijgestaan door Da Costa.83    

 De contacten met Schotland werden in de jaren die volgden na de 

Disruption gecontinueerd. In 1845 publiceerde Capadose een Nederlandse 

vertaling van een Zendbrief uit Schotland van de Vrije Kerk aan enige geloofs- 

en strijdgenoten in Holland. De lauwe reacties van eerdere brieven aan de 

Hervormde Synode, deed de Free Church besluiten om zich direct te richten tot 

geestverwanten in Nederland. De brief is geadresseerd aan:  
 

…de heren Capadose , Groen van Prinsterer, Elout [van Soeterwoude; hij en 

Van Prinsterer waren belangrijke vertegenwoordigers van het Nederlandse 

Réveil,LJV] en de andere leden, die de dwalingen, door het academisch 

onderwijs te Groningen verbreid wordende, hebben aangewezen en getracht de 

aandacht weer te bepalen bij de van ouds beproefde grondslagen van de 

Hollandse Kerk en aan alle die leraars en leken, die in deze hun deelgenoten 

waren of hun gevoelens en gedrag goedgekeurd hebben.84 

 
81 N.L. Walker, Chapters from the History of the Free Church of Scotland, Edinburgh & 

London: Oliphant, Anderson & London, 1895, 169-170. 
82 Zie ‘Minute Books of the Comittees for the Conversion of the Jews of the Church of 

Scotland and the Free Church of Scotland’, NS, 298/205/249 (1841-1847), div. data. 
83 Kalmijn, Capadose, 149-150, zie brief van Capadose aan Da Costa 9-7-1842.  
84 Zendbrief uit Schotland van de Vrije Kerk aan enige geloofs- en strijdgenoten in Holland, 

’s Gravenhage: P.C. Dill, 1845, 37, ‘To Mess.rs Capadose, Groen van Prinsterer, Elout and 

the other laymen who have exposed the errors taught at the University of Groningen and 

sought to recall attention to the old principles of the Dutch Church and to the ministers and 



 

25 

 

 

De inhoud van de brief geeft niet alleen een beeld van kerkelijke situatie in 

Schotland, maar ook van de schadelijke invloed van de theologie van de 

Groninger richting en van het Modernisme in het Nederlandse koninkrijk. Dit in 

tegenstelling tot de orthodoxie in verleden tijd. De zending onder de Joden komt 

in deze brief niet ter sprake. 

 

Bezoek aan Schotland in 1846 

Capadose voelde veel sympathie voor de Schotse presbyterianen, vooral omdat 

volgens hem de Kerk aldaar in een bloeiende toestand verkeerde. De 

Nederlandse Hervormde Kerk was gekluisterd in de machtsgreep van de koning 

en de door hem benoemde ‘verlichte synode’, waardoor het Réveil in haar 

uitstraling geblokkeerd werd.85 

In 1846 ontving hij een uitnodiging om de Algemene Vergadering 

(General Assembly) van de Free Church bij te wonen. Het gehele gezin inclusief 

pleegzoon en dienstbode ging mee toen hij de uitnodiging aannam.  In Glasgow 

ontmoette hij de weduwe van Robert Wodrow die zich zo verdienstelijk 

gemaakt had voor de zending onder de Joden. Hij was in 1843 overleden. 

Tijdens de zitting op 25 mei mocht hij een rede uitspreken, die bijna twee uur 

duurde en herhaaldelijk werd onderbroken door applaus en andere tekenen van 

bijval. Hij had onder andere een ontmoeting met Thomas Chalmers met wie hij 

goed overweg kon.86  

 Zijn rede werd in een Nederlandse editie gepubliceerd.  Hij stuurde deze 

op naar Heldring, de hoofdredacteur van de Vereeniging Christelijke stemmen.87 

Deze nam de toespraak in zijn geheel op in zijn blad. In zijn inleiding hiervan 

merkt Capadose op:  

  
Toen ik daar die getrouwe geloofshelden, een Chalmers, Candlish, 

Cunningham, Gordon, Macfarlan. Buchanan, Keith, Lorimer en zo vele andere 

 
other Laymen, who have taken part with them, or who have approved of their sentiments and 

conduct’. De Engelse brontekst is opgenomen. De brief is ondertekend door John G. Lorimer, 

de voorzitter van de Commissie van de Assembly.  
85 Kalmijn, Capadose, 149 
86 Kalmijn Capadose, 150. Zie voor zijn bezoek in 1846: Acts of the General Assembly of the 

Free Chuch of Scotland, convened at Edinburgh, May 1846, Edinburgh: Printed by John 

Greig, 1846, 48, ‘The General Assembly having been addressed by Dr. Capadose, resolved to 

hear the other brethren at the evening diet to-morrow’. Blijkbaar had Capadose zo lang 

gesproken dat de andere afgevaardigden pas de dag daarop gelegenheid kregen om het woord 

te voeren. Dat waren professor ‘La Harpe from Geneva, and M. Bost from Bordeaux’. Ook 

César Malan, Réveilman uit Genève was aanwezig en had eerder het woord gevoerd; zie ook 

41. 
87 A. Capadose, Eene rede in de hoogste kerk-vergadering der Vrije Kerk in Schotland, n.y., 

n.p. Dit verslag werd opgenomen in: O.G. Heldring (red.), Vereniging Christelijke stemmen, 

derde deel, Amsterdam; H. Höveker, 1849, 561-583.  



 

26 

 

tezamen zag, en als op de handen gedragen van hun in het geloof wakkere 

gemeenteleden, toen ging de stille zucht uit mijn hart tot de Heere der Kerk op, 

dat het Hem behagen mocht, mij nog eens zulk een Godverheerlijkend toneel 

ook op de Nederlandse bodem te doen aanschouwen.88 

 

Capadose gaf de vergadering te kennen dat hij verheugd was voor het eerst ‘een 

Kerk in de waarheid van Jezus Christus’ voor zich had. De Hervormde Kerk in 

Nederland had hem bitter teleurgesteld, ‘want van de 1.400 à 1.500 voorgangers 

kon nog geen tiende deel geacht worden getrouwe verkondigers van een “vol en 

waarachtig Evangelie” te zijn’.89  

  Na de geestelijke toestand in zijn vaderland geschetst te hebben, brengt 

hij de nood van het oude Bondsvolk naar voren: ‘zou ik aan deze plaatse kunnen 

zwijgen van Christus en Zijn oude volk?’ Hij refereert aan ‘broeder Wodrow die 

het oude volk van God met zulk een heilige ernst en met zulk een warme ijver 

en tedere liefde tot hun Koning geroepen heeft,’ Met hem had hij over het oude 

Bondsvolk gecorrespondeerd. Hij wist dat de liefde voor Israël in Schotland 

Wodrow en anderen niet alleen tot gebed maar ook tot daden aanzette: 

 
Door liefde voor ' t oude volk van God bewogen en tredende in de voetstappen 

van de Goddelijke Meester, zal ook Zijn Geest de Vrije Kerk van Schotland ten 

deze bezielen en het wellicht haar bestemming doen zijn , om eenmaal als Kerk 

een invloed uit te oefenen op Abrahams nakroost, die tot nog toe nergens is 

gezien.90 

 

Is er geen verwachting voor Israël? Heeft het door velen verachte volk geen 

rijke toekomst? Moet ook de Vrije kerk hen niet tot jaloersheid opwekken?  

  
Daarom, o! mijn hooggeschatte broeders, indien wij te recht de Joden 

beschuldigen, dat zij wel een Messias in heerlijkheid, maar niet een gekruiste 

Messias willen erkennen, laten zij niet langer de kerk-belijdenissen van de 

Christenen kunnen beschuldigen wel een gekruiste Messias aan te nemen, maar 

niet een Koning Messias, die als Koning van de Joden regeren moet.91 

  

Genootschap van Vrienden van Israël 

 

Volgens Kalmijn had Capadose’s bezoek aan Schotland geen directe gevolgen 

voor de Israël-zending in Nederland. Dit is niet helemaal juist. Het Committee 

van de Free Church kreeg nog vóór de Assembly in mei 1846 een lange brief 

van Rev. Murdoch uit Amsterdam, waarin gewezen werd op de prioriteit van 

 
88 Vereeniging Christelijke stemmen, 1849, 561. 
89 Kalmijn, 150. 
90 Vereeniging Christelijke stemmen, 1849, 576. 
91 Vereeniging Christelijke stemmen, 1849, 579. 



 

27 

 

een zendeling onder de Joden.92 Alexander Murdoch was predikant van de 

Engelse presbyteriaanse kerk aan het Begijnhof in Amsterdam. Ook zijn 

voorganger James Ingram wordt in de notulen genoemd.93  

Het nu bestaande contact met de Schotse broeders zou na verloop van tijd 

wel intensiever worden, vooral toen Capadose zich des te meer ging richten op 

de zending onder de Joden. Een doorbraak betekende zijn initiatief tot de 

oprichting van het genootschap ‘De Vrienden van Israël’ in 1846. In de 

oktobervergadering van de ‘Christelijke Vrienden’ probeerde hij andere 

Réveilvrienden hiervoor warm te maken. Een voorstel werd aangenomen om 

naast de bidstonden een evangelist onder de Joden aan te stellen en hiervoor een 

collecte te houden. Het gebed bleef voor Capadose het primaire middel om de 

evangelieverkondiging onder het Bondsvolk te bevorderen.94  

 De eerste openbare bidstond werd op 21 oktober 1846 in Amsterdam 

gehouden. In het vervolg werden deze op elke eerste dinsdagavond van de 

maand. Overeenkomstig Psalm 122:6 werd in de eerste plaats gebeden voor 

vrede om Jeruzalem. Het gebed ging gepaard met Schriftlezing en uitleg, in het 

bijzonder van die gedeelten die beloften bevatten voor de toekomst van Israël.95   

 In dezelfde maand verscheen in het blad ‘De Vereeniging Christelijke 

Stemmen’ een oproep van Capadose ‘Aan de gelovigen in Nederland’ om de 

noodkreet voor het Joodse volk ter harte te nemen door de doelstelling van het 

nieuwe genootschap te steunen en hieraan handen en voeten te geven. 

Colporteurs waren nodig om de evangelieboodschap te verspreiden. Traktaatjes 

moesten worden gedrukt en uitgedeeld. Hier gelden geen verontschuldigingen. 

Het is de plicht van alle christenen om in deze de hand aan de ploeg te slaan. De 

nood was Capadose opgelegd. Hij schrijft: 

 
Als dus de gelovigen in Nederland langer verzuimen tezamen te vergaderen om 

voor Israël te bidden, zo geven zij daarmede te kennen: of dat hun begeerte en 

wensen ten opzichte van de bekering en het behoud van zo vele zielen , of dat 

hun geloof en vertrouwen op de gedane belofte van genadige verhoring van 

gemeenschappelijke gebeden, zeer flauw en koud genoemd moeten worden; en 

schaamte moge dan onze aangezichten bedekken.96 

 

Door toedoen van deze rondzendbrief met de aankondiging van de nieuwe 

vereniging werden meer comités opgericht, zoals in Utrecht, Nijmegen, Breda, 

Gorinchem en Leiden. Het meest actief was het comité in Amsterdam, waaraan 

 
92 Kalmijn, 151.  
93 Zie: Scot, Fasti, vol. 7, 539. Deze kerk had ook binding met de Church of Scotland. De 

genoemde predikanten waren geordend door deze kerk. 
94 H. Wielenga, Evangelieverkondiging onder de Joden in Nederland in de eerste helft van de 

19e eeuw, Kampen: J.H. Kok, 1981, 6-8. 
95 De Greef, Carl A.F. Schwartz, Leiden: Uitgeverij Groen en Zoon, 1990, 16. 
96 Vereeniging Christelijke stemmen, deel 1, 318-320. 



 

28 

 

de krachtige leiding van Da Costa debet was. Het hoofdbestuur was gezeteld in 

Den Haag, waar Capadose woonde. Onder zijn leiding werd ook in de 

residentiestad een comité gevormd. Het comité in Rotterdam verzocht in 1852 

tot toetreding van de landelijke vereniging. De Schotse kerk had enkele jaren 

daarvoor haar kerkgebouw in de Maasstad beschikbaar gesteld voor de 

bidstonden voor Israël.97 In het begin werden de bidstonden in particuliere 

huizen gehouden. Dat gebeurde om beurten bij Da Costa, Pierson en 

Scheepmaker. Kleuterscholen  voor Joodse kinderen werden opgericht in Leiden 

en Den Haag.98  

Na korte tijd ging men over tot het organiseren van openbare 

bijeenkomsten, bij voorbeeld in de Hersteld Lutherse kerk in Amsterdam. 

Behalve predikanten als J.W. Felix en J. de Liefde, die zich met het Réveil 

verbonden wisten, gingen ‘leken’ voor als Capadose en Da Costa. Van de eerste 

openbare samenkomst ‘van de Nederlandsche Vrienden Israëls’ in de Lutherse 

kerk op 3 juli 1849 werd  een verslag gedrukt dat van een voorwoord van J.F. 

Schimsheimer was voorzien. In de inleiding wordt gememoreerd dat al drie jaar 

onder leiding van Da Costa maandelijks in particuliere huizen bidstonden 

gehouden werden. Onder leiding van de ‘Vrienden’ waren deze uitgebreid tot 

andere plaatsen.  Op deze wijze wilde men structuur aanbrengen onder leiding 

van het bestuur van de vereniging. Ook in andere landen werden dergelijke 

gebedssamenkomsten gearrangeerd.  

 
Het voorbeeld, vooral in Schotland gegeven, van ijver voor de zaak van Israël, 

gebeden voor dat eenmaal uitverkoren nooit tot het einde toe van God verlaten 

volk, - en wat daarvan verder de openbaar erkende gevolgen werden, wekte ook 

hier te lande sommige Christenen, in het bijzonder een uit Israëls eigen bloed 

gesproten [Capadose], tot een werkzame jaloersheid op.99  
   

Het was de vurige wens van Capadose en Da Costa dat de liefde voor 

Israël ook bij andere Réveilvrienden zou aanslaan. Dit hoefde niet ten koste te  

gaan van andere primaire activiteiten. Zo was de Réveilman O.G. Heldring 

(1804-1876) intensief bezig met zijn sociale arbeid onder de ‘outcasts’ van de 

maatschappij, vooral onder de jongeren. Op een donderdagavond hield hij 

doorgaans ‘gezelschap’ in zijn pastorie. Men sprak met elkaar over 

uiteenlopende onderwerpen van godsdienstige aard. Dan ging het in de eerste 

plaats niet over het delen van geestelijke bevindingen maar ook over het 

gezamenlijk bidden en zingen, terwijl een korte meditatie gedaan werd. Ook de 

Jodenzending kwam dan ter sprake. In een artikel beklemtoonde hij de noodzaak 

van evangelisatie onder de Joden. Zo lezen we: 

 
97 Wielenga, Evangelieverkondiging, 7-8; Bastiaanse, De Jodenzending, deel 1, 43-44. 
98 Genoemd bij: B. de Gaay Fortman, Figuren uit het Réveil, Kampen: J.H. Kok, 1980, 131 
99 Opening der bid-uren van Nederlandsche Vrienden Israëls te Amsterdam…, Amsterdam: 

Höveker, 1849. 



 

29 

 

 
Ik deelde mede dat de ure gekomen was, dat men uit alle landen zich toerustte, 

om aan Israël gedachtig te zijn, dat ik nog onlangs drie mannen op een 

samenkomst had aangetroffen, die de één van de ander niet wisten, en toch 

gelijktijdig de evangelisatie onder de Joden in ons vaderland begonnen hadden. 

Die ure is gekomen, dat de Christenen zich zullen verenigen, om alom de 

Israëliet, helaas! nog niet tot zijn ruste gekomen, te wijzen op den Hoeksteen 

door de tempelbouwers verachtelijk een plaats ontzegd, Die van God nochtans 

tot een hoofd des hoeks is gelegd.100 

 

Niet alle sympathisanten van de Réveilbewegingen gingen met het doel 

van ‘Vrienden van Israël’ mee. Zo was C.M. van der Kemp een uitgesproken 

tegenstander van Jodenzending. Zolang de vervulling van Romeinen 11 dat 

geheel Israël zou zalig worden, niet had plaats gevonden, zouden pogingen om 

hen van Christus te winnen schipbreuk leiden! Capadose was heel geschokt door 

deze frontale aanval op zijn bedoelingen. Da Costa kon ten dele met Van de 

Kemp meegaan door te stellen dat de nationale bekering van Israël door een 

directe invloed van Boven zou plaats vinden. Dit wil echter niet zeggen dat de 

Evangelieverkondiging onder dit volk moest worden nagelaten.101  

Teleurstellend voor Capadose was ook een bericht in naam van koning 

Willem II, waarin een verzoek om erkenning van het ‘Genootschap Vrienden 

Israëls’ werd afgewezen. De reden hiervan was vaag, zodat Capadose om 

opheldering vroeg. Uit een gesprek met de minister eredienst bleek dat de 

doelstelling van het genootschap een onaangename indruk op de koning had 

gemaakt, waardoor hij geen toestemming gaf. Hij scheen bevreesd te zijn dat het 

zendingswerk van de Verenging de verdeeldheid in de Hervormde kerk zou 

doen toenemen. Zodoende moest het werk van de ‘Vrienden’ worden voortgezet 

door de plaatselijke comités.102  

 Aangemoedigd door positieve reacties stelde Capadose op circulaire 

samen die op 3 november 1846 werd verzonden. Hij heeft daarin aan wat hem 

drijft om zo met Israël bezig te zijn. Tien jaar later geeft hij een terugblik in het 

tweede nummer van het blad De Vriend Israëls, waarin hij beschrijft hoe hij 

ertoe gekomen was om zich zo voor Gods oogappel in te zetten. Zo schrijft hij 

over de tijd die aan de stichting van het niet erkende genootschap was 

voorafgegaan: 

  

 
100 Vereeniging: Christelijke stemmen, 1846/1847, 364, Heldring wordt niet genoemd, maar 

de stijl verraadt hem als de schrijver. Zie ook: Kalmijn, 157-158; 
101 Wielenga, Evangelieverkondiging, 8-10; Kalmijn, 156-157. 
102 Kalmijn, 158-159. De briefwisseling met de minister werd gepubliceerd en van een 

toelichting voorzien in een vlugschrift: Aan de christenen in Nederland, 1847, een jaar later 

gevolgd door een vlugschrift onder dezelfde titel. Zie ook: Bastiaanse, De Jodenzending, deel 

1, 44.  



 

30 

 

U weet, dat ik van den allereerste tijd, nadat de Heere mij de ogen geopend 

heeft, een grote aandrang gevoeld heb, om mijn broederen naar het vlees Hem 

te doen kennen, Die ik zelf naar de vrijmacht van de genade als de ware 

Messias, mijn Zaligmaker en mijn Leven bij een aandachtig en biddend 

onderzoek van de Schrift had leren kennen, liefhebben en belijden. Ik kan de 

Apostel der heidenen volkomen verstaan als hij zegt:“Ík zeg de waarheid in 

Christus, ik lieg niet, mijn geweten mij mede getuigenis gevende door de 

Heiligen Geest, dat het mij een grote droefheid en mijn hart een gedurige smart 

is, want ik zou zelf wel wensen verbannen te zijn van Christus voor mijn 

broederen, die mijne maagschap zijn naar het vlees..”.103 

 

 Verderop in deze verantwoording lezen we;  

 

Met dat verlangen vervuld en bezield, heb ik reeds in het jaar 1842 in een 

aanzienlijke kring van vrienden, die wekelijks een avond ten huize van Ds. 

Secretan [in Den Haag] tot opbouw in het geloof vergaderden, een en 

andermaal een voordracht gehouden over en daarbij sterk aangedrongen op de 

wenselijkheid, om van een vereniging van vrienden van Israël, gezette 

bidstonden en evangelieprediking aan Israël te doen uitgaan.104  

 

Internationale aandacht voor Israël 

 

De Evangelische Alliantie 

De belangstelling voor Israël breidde zich steeds meer uit, niet alleen in 

Nederland maar in meer Europese landen waar het Réveil haar boodschap liet 

horen. Het opwekken tot deze zo lange tijd verwaarloosde roeping en het delen 

van elkaars ervaringen, vond vooral plaats op de samenkomsten van 

‘Evangelisch Alliantie’ (Evangelical Alliance). Op de eerste conferentie die in 

1846 in Londen gehouden werd, waren predikanten en leken van verschillende 

denominaties in verschillende landen, waaronder Engeland, Duitsland, de 

Verenigde Staten en Frankrijk. Vanuit Nederland waren geen afgevaardigden.  

Door deze samengebrachte eenheid van gelovigen met verschillende 

achtergronden werd getracht elkaar te bemoedigen en de doelstellingen van de 

Réveilbeweging in Europees verband meer gestalte en kracht te geven. De nood 

van het Joodse volk kwam niet direct ter sprake, maar onder de besluiten 

(Resolutions) was de zevende: 

 
Omdat alle discipelen van Christus door de Heilige Geest bevolen zijn om aan 

de broederlijke vriendelijkheid en liefde toe te voegen en verplicht zijn om te 

bidden dat allen die zich christenen noemen en belijden, geleid mogen worden 

op de weg van de waarheid, wordt het de leden van de Evangelische Alliantie 

 
103 De Vriend Israëls, nr.2, 1856. Zie ook: Gedenkboek uitgegeven bij de herdenking van het 

50-jarig bestaan, 113-114. 
104 Zie: De Vriend Israëls, nr.2, 1856, 1. 



 

31 

 

dringend aanbevolen om speciaal te bidden voor alle louter naamchristenen, 

evenals voor Joden en heidenen over de hele wereld...105 

 

Evangelische Alliantie in 1851 in Londen 

Op de eerste openbare conferentie van de Evangelische Alliantie die in 1851 ook 

in Londen gehouden werd, waren de Joden meermalen onderwerp van 

bespreking. De twaalfde dag was geheel gewijd aan Israël en kreeg de naam van 

Joodse conferentie. Op deze door velen bezochte conferentiedagen waren vanuit 

Nederland Da Costa, Capadose, Elout van Soeterwoude en andere leken 

aanwezig. We komen bij de lijst van bezoekers ook de naam van Carl Schwartz 

tegen, die wij in het vervolg zullen bespreken. Hij woonde sinds 1849 in 

Amsterdam en was goed bekend met vertegenwoordigers van het Nederlandse 

Réveil. Ook werden in verschillende landen sub-conferenties gehouden. 

Inmiddels was ook een maandelijks informatieblad van de Alliantie in het leven 

geroepen, waarin vanuit verschillende landen de voortgang van het werk van het 

Réveil werd besproken. Op deze wijze werd het netwerk van evangelische 

protestanten steeds groter.106  

 Zowel Capadose als Da Costa schreven een verslag van hun verblijf in 

Londen waar samenkomsten van de alliantie gehouden werden. Deze werden 

respectievelijk in 1855 en 1852 uitgegeven.107 Capadose ontmoette tijdens de 

conferentie Pétavel die zoveel voor hem betekend had. Capadose hield een 

toespraak met als titel ‘Rome en Jeruzalem’, gevolgd door kortere redes van Da 

Costa en Elout van Soeterwoude. Capadose richtte in het tweede gedeelte van 

zijn lezing geheel op Israël. ’Hij wees op het bestaan en de bewaring van het 

volk Israël als een voortdurend wonder en een zaak van het hoogste belang’.108 

 De rede werd opgenomen in een bundel vertaalde redevoeringen van 

conferentie, samengesteld door de Zuid-Afrikaner Stevanus Hofmeyer die in 

Utrecht theologie studeerde.109 Volgend op het verslag van de rede van Da 

 
105 De Vriend Israëls, nr.2, 1856, 1. 
106 Evangelical Alliance. Abstract of the proceedings and final resolutions of the conference, 

London: n.y., 10-11, ‘That, since all the disciples of Christ are commanded by the Holy Spirit 

to add to brotherly kindness, love, and are bound to pray that all who profess and call 

themselves Christians, should be led into the way of truth, it is earnestly recommended to the 

members of the Evangelical Alliance, to offer special prayer for all merely nominal 

Christians, as well as for Jews and Gentiles throughout the world’. Zie voor de geschiedenis 

van de Evangelische Alliantie: Randall & Hilbron, One Body in Christ. The history of 

significance of the Evangelical Alliance, Carlisle: Paternoster Press, 2001. 

Zie voor het Journal uit 1851:  Evangelical Christendom: Its state and prospects…, London: 

Partridge and Oakley, 1851; zie ook: Kluit, Nader over het Réveil, 156-157. 
107 Capadose, Londen bezocht in 1851, Amsterdam: Höveker, 1855; Da Costa, Eenentwintig 

dagen in Londen, Amsterdam: Höveker, 1852. 
108 Kalmijn, 180. 
109 S. Hofmeyer, De redevoeringen uitgesproken in de vergadering van het Evangelisch 

Verbond te Londen in 1851, Utrecht: Kemink, 1851, 273-292. 



 

32 

 

Costa, geeft Schwartz een aanvulling naar aanleiding zijn nog niet zo lang 

geleden werk onder de Joden in Amsterdam. Hij geeft dat zijn introductie onder 

de grote groep Joden niet zonder tegenwerking was.   

 
Wat b.v. zal men daarvan zeggen, dat het voor een Israëliet, die tot het 

Christendom is overgegaan en zendeling is geworden onder Israël, niet 

gewaagd is om zich in de Jodenwijk te vertonen, en nog meer om een synagoge 

te bezoeken, hetgeen wel niet de schuld is van enkele personen, maar wel een 

gevolg van de invloed van de Talmoed.110 

 

De Evangelical Alliance gaf, zoals hierboven gezegd, veel meer aandacht aan de 

zending onder de Joden dan op de eerste conferentie.111 Een gehele dag werd 

afgezonderd voor dit onderwerp. De toespraken van Capadose, Da Costa en 

Schwartz maakten diepe indruk. De slotconclusie van die dag (IV) geeft 

uitdrukking van een diepe bewogenheid met het heil van het oude bondsvolk: 

 
Dat deze conferentie met grote vreugde de eenheid van de Geest beschouwt, die 

tot uiting komt in de Joodse broeders die hier bijeen zijn, die verenigd zijn in de 

Heere Jezus, tot kennis van de waarheid zijn gebracht in verschillende landen 

en lid zijn geworden van verschillende takken van de zichtbare kerk, en elke 

poging zal toejuichen die gedaan wordt om een blijvende eenheid te vestigen 

onder gelovige Joden in alle landen.112 

 

De ‘Schotsche’ Zendingskerk in Amsterdam 

 

Carl Schwartz komt naar Amsterdam 

In oktober 1849 begon op voorstel van de Schotse Free church, Dr. Carl 

Schwartz (1817-1870), zijn werk in Amsterdam. Hij was van Joodse bloed, 

afkomstig uit Pruisisch Polen. Tijdens zijn studietijd in Berlijn kwam hij tot 

bekering. In 1837 beleed hij openlijk de Naam van Jezus Christus en werd hij 

gedoopt in de Pruisische Lutherse kerk. Hij veranderde hierbij zijn voornaam 

van Solomon in Karl Augustus Ferdinand (later verengelst In Carl). Hij 

studeerde  theologie in Halle en Berlijn. Voor deze begaafde Jood was een 

wetenschappelijke carrière weggelegd, maar hij koos voor de zending onder zijn 

volksgenoten.  

 
110 Hofmeyer 296-297. 
111 Evangelical Alliance. Abstract of the proceedings and final resolutions of the 

conference…, London: Seely and co., n.y.  
112 Evangelical Alliance. Abstract…, 17-18, ‘The Jews’, citaat 18, ‘That this Conference 

regards with great joy the unity of the Spirit manifested by the Jewish brethren here 

assembled, who are joined together in the Lord Jesus, brought to the knowledge of the truth, 

in different countries, and become members of various branches of the visible church, and 

will hail any effort which may be made to establish a permanent union among believing Jews 

in all countries’.  



 

33 

 

In 1842 stelde hij zich ter beschikking van het Londens genootschap voor 

zending onder de Joden (London society for promoting Christianity among the 

Jews). Na zijn ordening in de Engelse kerk, reisde hij naar Constantinopel om 

daar onder de Joden te werken. Op weg naar deze Turkse stad deed hij 

Boedapest aan, waar hij kennis maakte met de zending van de Schotse kerk. 

Omdat hij Duits sprak, werd hij uitgenodigd om daar een poosje te blijven. Hij 

maakte kennis met de familie Saphir. Een lezing over Jesaja 53 was het middel 

voor de jonge Adolph Saphir om hem tot Christus te leiden. Carl trouwde met 

een zus van Adolph, Maria Dorothea (1822-1850), die vernoemd was naar de 

Hongaarse protestantse aartshertogin.113  

 Na een korte tijd in Constantinopel gewerkt te hebben, kwam hij in 1844 

in Edinburgh in Schotland aan, waar hij zich verbond aan de Free Church. Deze 

kerk zond hem naar Berlijn, waar hij vijf jaar met veel zegen onder de Joden 

arbeidde. De gemeente groeide in korte tijd tot 2.000 zielen. Hij getuigde dat 

deze periode voor hem persoonlijk tot rijke zegen was, vooral voor zijn 

geestelijke groei. Hierna wilde hij naar Praag gaan, maar dit werd hem door de 

overheid verhinderd. Toen werd hem door de Free Church opgedragen om naar 

Amsterdam te gaan om daar onder de vele Joden te evangeliseren.  

 In de notulen van het Schotse Committee zijn veel bladzijden aan 

Schwartz besteed. De commissie kwam na lang beraad tot conclusie dat 

overplaatsing van Schwartz naar Amsterdam een goede keus was. In 1848 werd 

hij voor een oriënterend naar Nederland gezonden, waar hij in de hoofdstad 

bemerkte dat onder de Joden nog enig geloof aan het Oude Testament bestaat. In 

Berlijn was hij wat anders gewend! Zijn geduld werd volgens Saphir zwaar op 

de beproefd gesteld. Veel tijd besteedde hij aan nadenken en ernstige 

voorbereiding.114  

 In 1849 kwam hij in de stad aan waar hij door Capadose en Da Costa 

hartelijk werd verwelkomd. Voor hen was Schwartz een verhoring op hun 

gebeden. Schwartz ging echter over één nacht ijs! De Free Church had aan het 

‘Vrienden Israëls’ gevraagd of hij zich blijvend in Amsterdam mocht vestigen.  

Maar hij wilde wel de mening van de ‘Vrienden’ weten over zijn bediening. Hij 

wilde in elk geval geen eigen gemeente. Ook wilde hij van niemand financiële 

ondersteuning dan alleen van de Schotse kerk. Hij wenste de Israëlieten ook niet 

tot de Vrije kerk te bekeren, maar tot Christus. Geen geld kwam daarbij te pas, 

 
113 Zie voor korte biografieën van Schwarz: M.G. Pettinga, in: Biografisch lexicon voor de 

geschiedenis van het Nederlands protestantisme, deel 2, 1983, 400-402; R.J. Dickie, ‘Jewish 

ministers of the nineteenth-century Free Church of Scotland’, II. Solomon Schwartz (later 

known as Carl Augustus Ferdinand Schwartz), 1817-1870, in: Historical Journal Scottish 

Reformation Society, vol. 12, 2022, 142-154. Een volledige biografie is hierboven genoemd: 

W. de Greef, Carl A.F. Schwartz (1990). 
114 Minutes Committee of the Free Church, NLS Dep. 298/250, 393-398, 400, 407, 413; De 

Greef, Schwartz, 20.  



 

34 

 

maar alleen de verkondiging van het Woord van God! Over particuliere 

bezoeken repte hij nog niet.115 

 

Een woord aan Amsterdam 

Om misverstanden en tegenstand over zijn komst te voorkomen of de kop in te 

drukken, gaf Schwartz een verantwoording van zijn roeping aan de inwoners 

van de stad, met als titel Een woord aan Joodse en christelijke ingezetenen van 

Amsterdam. Hij begint aldus:  

 
Door de Vrije kerk van Schotland ben ik naar Amsterdam gezonden, om aldaar 

als één van haar leraren het Evangelie aan Israël te verkondigen. Deze taak is 

tweeledig; want zo noodzakelijk het is, om mijn Joodse broederen te wijzen op 

het Evangelie van Christus, maar ook om de christelijke broederen met liefde 

tot Israël en met hartelijke deelneming in het mij opgedragen werk te vervullen. 
116  

 

De toon van dit kleine geschrift is warm en bewogen:  

 
Mocht het mij dan gelukken een brandende liefde tot Israël in uw 

harten te ontsteken, alle vroegere vooroordelen en droevige ondervindingen uit 

te wissen, en een innige deelneming in de uitbreiding van het Evangelie onder 

Israël alhier op te wekken, opdat u gewillig mag zijn om de kracht van het 

Evangelie en van de liefde van Christus, door woorden en werken van liefde 

ook aan de Joden te bewijzen!117 

 

Een hoopgevende start 

Schwartz had in eerste instantie behoefte aan een lokaliteit waarin hij 

samenkomsten kon houden. Zijn verzoek aan de kerkenraad van de Hervormde 

Gemeente om de Nieuwe Zijdskapel voor dit doel te mogen gebruiken werd 

afgewezen. Gelukkig kon hij uitwijken naar de Persiaanse kerk (Armenian 

Apostolic Church), gelegen aan de Kromboomssloot in de ‘Jodenbuurt’. 

Hier hield Schwartz op 25 januari 1850 zijn eerste preek. Het gaf spanning 

hoeveel Joden zouden komen. ‘Er waren op die zaterdag 20 à 30 gekomen, 

verreweg de meesten uit nieuwsgierigheid. Sommigen wellicht om te spotten’. 

Maar de weken die volgden kwamen er meer! Soms waren wel 150 tot 200 

Israëlieten aanwezig.  

In korte tijd was Schwartz de Nederlandse taal machtig en begon hij op 

zaterdagen enige Joden te verzamelen om de Bijbel uit te leggen. Eerst preekte 

 
115 Wielenga, Evangelieverkondiging onder de Joden, , 10. 
116 C. Schwartz, Een woord aan Joodse en Christelijke ingezetenen van Amsterdam, 

Amsterdam: J. Müller, 1849. Het bevat zowel de Nederlandse als Duitse tekst. De laatste is 

een vertaling van Schimsheimer. Het citaat is op 1. 
117 Schwartz, Een woord, 5. 



 

35 

 

hij op zaterdagmiddag in het Duits bijgestaan door een vertaler (de Réveilman 

J.F. Schimsheimer). Hij verklaarde dezelfde tekst die op dezelfde dag van 

Joodse sabbat in de synagoge aan de beurt was. 118  

 De Schotse commissie nam in 1850 jaar kennis van eenrapport, waarin 

Schwartz zijn bevindingen van het eerste jaar van zijn verblijf weergeeft:   

 
Hij [Schwartz] is hartelijk verwelkomd door de christelijke vrienden van Israël 

aldaar. Hij heeft een erkende basis verworven voor de Vrije Kerk in de stad, 

preekt voor gemeenten van tachtig of honderd Joden, van wie sommigen rijk en 

opgeleid zijn, en het geheel biedt een zeer interessant gezich. Hij heeft te maken 

met vragenstellers die niet ver van het koninkrijk van God lijken te zijn, en hij 

heeft geen uiterlijke moeilijkheden, behalve dat hij meer werk heeft dan één 

man aankan.’119  

 

Gelukkig kreeg Schwartz na enige tijd assistentie van een tweede man in 

de persoon van Robert Smith (1816-1894), met wie hij in Pest (Boedapest) had 

samengewerkt. Smith werd in 1841 in Pest benoemd tot zendeling voor de Joden 

en keerde in 1842 terug naar Schotland voor zijn ordening tot dienaar des 

Woords. Samen met de andere zendelingen in Pest sloot hij zich tijdens de 

Disruption aan bij de Free Church. Na zijn terugkeer in Pest ondervond hij 

problemen met de overheid. Ook liep zijn werk onder de Joden, na de zegen in 

de beginperiode, op teleurstelling uit. Toen in 1848 de revolutie in Hongarije 

uitbrak, besloot hij het land te verlaten en sloot hij zich aan bij Schwartz in 

Amsterdam. Hier werkten zij samen totdat Smith in 1857 naar Frankfort 

verhuisde.120 

Een zware slag voor Schwartz was het sterven van zijn vrouw  

Maria Dorothea op 15 oktober 1850. Zij werd in Amsterdam begraven. Op 30 

oktober van het jaar daarop hertrouwde hij met Cornelia van Vollenhoven, 

(1822-1902), zuster van de Amsterdamse burgemeester J. Messchert van 

Vollenhoven. Zij behoorde tot de Waalse gemeente in Amsterdam. Vier 

kinderen werden uit dit huwelijk geboren.121 

 

Tijdelijk onderkomen  

Ondertussen was begonnen met het houden van godsdienstoefeningen op 

zondag in een klein gebouw aan de Oudezijds Voorburgwal bij de Stoofsteeg. 

 
118 Wielenga, Evangelieverkondiging, 10-11. 
119 Minutes Committee of the Free Church, NLS Dep. 298/250, 255, cit. 255, ‘He [Schwartz] 

has been cordially welcomed by the christian friends of Israel there; has obtained a recognised 

footing for the Free church in the city, is preaching to congregations of eighty or a hundred 

Jews some of them rich and educated, and the whole presenting a most interesting sight, is 

dealing with inquirers who seem not far from the kingdom of God, and has no outward 

difficulty, excepting having more work than one man can overtake.’ 
120 Dickie, ‘Jewish ministers’, 143-144, 146. 
121 De Greef, 21-22. 



 

36 

 

Dit gebouw was in eerste instantie bestemd voor het op te richten theologisch 

seminarie. Het werd in 1852 met financiële hulp van Mevrouw Zeelt, die veel 

geld heeft afgestaan voor de Christelijke Afgescheiden gemeenten, aangekocht. 

Hierover in het vervolg meer. Schwartz schrijft hierover: 

 
Menig liefelijk uur heb ik in die kleine kerk doorgebracht; menige Jood heeft 

daar een blijvende indruk ontvangen. De dag des Heeren zal eenmaal 

openbaren, hoeveel van het aldaar gestrooide zaad, vruchten van bekering en 

geloof heeft voortgebracht.122  

 

Het gebouw werd beschouwd als een tijdelijk onderkomen, omdat aan 

aanwas van bezoekers bleef toenemen. Op een aantal vrijdagavonden, begonnen 

op 29 oktober 1852, hield Schwartz hier een aantal lezingen over Jesaja 40 tot 

66. De Joden mochten hier een dag later van één tot twee uur in de middag op 

reageren. Ook kregen zij ruimte om in het door Schwartz opgerichte blad De 

Heraut schrijven. In het hetzelfde blad kondigde hij in november 1855 aan dat 

hij op woensdagavond lezingen zou houden over de Hebreeënbrief.123 
 

Prediking van Schwartz 

Schwartz had in het begin al aangegeven dat hij zich in zijn preken ook tot 

christenen wilde richten. Nu het aantal van hen steeds toenam, werd de aandacht 

op deze categorie in zijn preken steeds groter. Enkele preken van hem zijn 

bewaard gebleven. Zo sprak hij op 30 oktober 1853 in het gebouw aan de 

Oudezijds Voorburgwal over Johannes 6 vers 67-69, de vraag van Christus aan 

zijn discipelen toen de Joden waren weggegaan vanwege de scherpte van Zijn 

woorden: ‘Wilt gijlieden ook niet weggaan?’(vs. 67) en het antwoord bij monde 

van Petrus: ‘Heere, tot Wien zullen wij heengaan? Gij hebt de woorden des 

eeuwige levens’ (vs. 68).  

 Scherp tekent hij het ongeloof in het afwijzen van het genadeaanbod. Het 

komen tot Christus en het blijven in Hem is de roeping, zowel voor Jood als 

voor christen! Een christen zal dit niet ontkennen. ‘Maar nu evenwel ontstaat 

een belangrijk verschil, zodra de vraag geopperd wordt: Welke is de toestand 

waarin, welke de wijze, waarop, en bovenal wie is die Christus, tot Wie men 

komen en in Wie men blijven moet? Van den beginne af is de Persoon van de  

Heere het middelpunt van de strijd geweest; de grote vraag tussen den Heere en 

de Farizeeën en tussen het geloof en het ongeloof van onze dagen is: Wat dunkt 

u van den Christus? Wiens Zoon is Hij?’ 

 Het slot van deze preek is indrukwekkend: 

 
Tot wien zult u gaan? Tot de wereld? zij heeft u reeds meermalen bedrogen en 

teleurgesteld. Tot de zonde? zij is de bron van alle ellende in de tijd en van de 

 
122Wielenga, Evangelieverkondiging, 11; De Greef, 29. 
123 Zie: De Greef, 30. 



 

37 

 

dood in de eeuwigheid. Tot uw eigen hart? het is bedrieglijk en arglistig meer 

dan enig ding. Tot de wet van God? zij getuigt tegen u, zij beschuldigt u, zij 

oordeelt, zij veroordeelt u. Tot wie dan zult gij gaan ? Tot wie dan tot Hem, 

‘Wien gij hebt geloofd en bekend, als de Christus, de Zoon des levenden Gods’? 

Voorwaar, het zou even dwaas als ondankbaar en verderfelijk Zijn, van Hem 

weg te gaan. Hij immers is de Weg, de Waarheid en het leven, Hij het Licht, de 

Vrede, de Zaligheid, Hij de Bron van alle wijsheid, rechtvaardiging en 

heiliging! Wat zou het u baten, indien u de gehele wereld gewonnen, maar Hem 

verloren had? Wat kan het u schaden, indien u Hem hebt gevonden, al had u de 

gehele wereld verloren? Neen, in Hem, met Hem, door Hem is alles het uwe 

gewórden, want ‘gij zijt van Christus en Christus is van God’. Komt dan tot 

Hem, blijft bij Hem, leert van Hem, volgt Hem, en vergeet het niet, niemand kan 

u uit Zijn hand rukken, niets dan uzelf, kan u ooit van Hem scheiden. Och, of wij 

allen in ootmoed en oprechtheid des harten konden belijden: ‘Heere, Gij weet 

alle dingen, Gij weet dat ik U liefheb; en tot Wien zullen wij anders gaan, Gij 

hebt de woorden des eeuwigen levens, en wij hebben geloofd en bekend, dat Gij 

zijt de Christus de Zoon des levenden Gods.’ Amen.124 

 

 

‘De Heraut’ 

In haar vergadering van 12 oktober 1850 deelde de ‘convener’ van de Schotse 

commissie mee dat hij een brief van Schwartz had ontvangen, waarin hij geld – 

een bedrag van ongeveer 25.000 pond sterling ‘om de kosten te dekken van een 

periodieke publicatie ten behoeve van het godsdienstige welzijn van de Joden, 

die hij wil uitgeven’. De commissie (Acting Committee) besloot om dit op de 

volgende vergadering te behandelen. Op 17 december besloot de commissie om 

30.000 pond sterling voor het lopende jaar ter beschikking te stellen, waarbij zij 

wel om meer informatie vragen over de inhoud van het blad. Ook vragen zij om 

een rapport over de voortgang van het zendingswerk.125 

 Het pas opgerichte genootschap van Vrienden Israëls zorgde ook voor 

ondersteuning van de missie Van Schwartz. Zijn werk viel onder de Schotse 

Free Church en was onafhankelijk van het ‘Nederlands genootschap van 

vrienden van Israël’. Wel was er een goede samenwerking tussen beide 

organisaties. Schwartz bleef zelfstandig en wilde zich niet inlaten met de 

verschillen tussen de Hervormde kerk en de Afgescheidenen. Wel wilde hij zijn 

bediening niet alleen op de Joden richten, maar ook christenen van dienst zijn. 

De geesteloosheid onder Amsterdamse predikanten greep hem aan. Het gebrek 

aan Bijbelse Evangelieverkondiging was zichtbaar onder de hoorders die zondag 

 
124 C. Schwartz, Gij zijt de Christus, de Zoon des levende Gods. Leerrede over Johannes 

VI:67-69, Amsterdam: G. van Peursem, 1853, 10, 20. 
125 Minutes Committee of the Free Church, NLS Dep. 298/250, 275, cit. 275, ‘to asssist in 

defraying the expense of a perodical publication for the religious benefit of the Jews which he 

wished to edit’; 287, vergadering van 17-12-1850 



 

38 

 

aan zondag aan zijn lippen hingen. Het was zelfs zo dat de Joden onder de 

hoorders in de minderheid waren.  

Voor alle duidelijkheid schreef Schwartz in het door hem in 1850 

opgerichte blad De Heraut: 

 
Het is ook het christelijk belang van de Schotse kerk, om ook hier te lande 

krachten te verkrijgen, tot verbreiding van het Evangelie onder Joden en 

Roomsen. Dit is het hoofddoel van de Schotse kerk… Maar toch zou het haar 

verheugen, als zij in Holland dienst kon bewijzen aan zowelj Hervormden als 

Afgescheidenen… De Schotse kerk komt niet om te beslissen tussen Hervormden 

en Afgescheidenen. De Schotse kerk wil geen oorlog tegen de Hervormde kerk, 

ook niet tegen de Scheiding. Zij reikt de hand des vredes aan beide; zij wil 

alleen oorlog tegen het valse, het bekrompene, het leugenachtige…126 

 

Met financiële ondersteuning van de Schotse kerk kon Schwartz het blad 

De Heraut gaan uitgeven. Het blad was uit de nood geboren. Het feit dat 

ingezonden stukken van Schwartz door het ‘Nederlandsch-Israëlitisch Nieuws- 

en advertentieblad’ werden geweigerd, deed bij Schwartz de behoefte ontstaan 

aan een eigen blad. Het eerste nummer ‘proefnommer’ van 15 oktober 1850, 

vier pagina’s groot’ had als ondertitel: ‘Een stem over Israël en tot Israël’ met 

als motto een gedeelte uit Jesaja 52:7, in het Hebreeuws: ‘…die het goede 

boodschap, die de vrede doet horen, desgenen die goede boodschap brengt van 

het goede, die heil doet horen, desgenen, die tot Sion zegt: Uw God is Koning’. 

Behalve redacteur Schwartz werkte Da Costa mee om het blad te vullen.127 

 In het eerste nummer van De Heraut geeft Schwartz in het kort aan wat de 

bladformule zal zijn. We lezen: 

Doch niet alleen tot Israël, ook over Israël wensen wij te spreken. En wie kan 

zich Christen noemen en tevens het woord vergeten van Hem die gesproken 

heeft: ‘De zaligheid is uit de Joden’?  Is niet de christelijke godsdienst op het 

nauwst met de Israëlitische verbonden, ja, is zij iets anders dan de vervulling 

van hetgeen God in het Oude Testament liet vooraf schaduwen en beloven? — 

Wij zullen spreken van' Jehova's roemrijke daden en van de grootheid van Zijn 

volks in vroegere dagen en — als dan het heden ons door menige tegenstelling 

bedroeft — ons hart verkwikken met een blik op die toekomst, waarin de Geest 

der genade en der gebeden over het huis van David en over de inwoners van 

Jerusalem zal uitgestort worden [Zach. 12], wetende dat, zo de verwerping van 

de Joden is geweest, de verzoening van de wereld, hun aanneming zal zijn het 

leven uit de doden [Rom. 11]. Ook in dit opzicht zou het ons tot grote vreugde 

strekken, om uit zo menig christenhart vooroordelen weg te nemen en bij hen 

 
126 Wielenga, Evangelieverkondiging, 12. 
127 Wielenga, Evangelieverkondiging, 12-13; De Greef, 36-39.  



 

39 

 

enige belangstelling op te wekken voor dat Israël, waarvan gesproken is: 

‘Gezegend zij hij die u zegent en gevloekt zij degene die u vloekt!’. 

Hetgeen onze lezers in dit blad te verwachten hebben, laat zich onder de 

volgende hoofden brengen: 

1. Verklaring van die afdelingen van de Schrift, die op de Sabbatdagen in de 

synagoge worden voorgelezen. 

2. Mededelingen uit de Talmud met betrekking tot de gewichtigste waarheden 

van de Bijbel. 

3. Karakterschetsen van de merkwaardigste mannen uit de Schrift. 

4. Beschouwingen over de profetieën en over de godsdienstige inrichtingen en 

instellingen van het Oude-Testament. 

5. Bewijzen van de praktische invloed van het Evangelie over de gehele wereld 

tot op deze dag. 

6. Beoordelingen en berichten omtrent hetgeen op godsdienstig gebied door 

Israël gedaan, geschreven en gepredikt wordt, terwijl eindelijk: 

7. de redactie zich bereid verklaart om de vragen die bij haar mochten 

inkomen, voor zo ver zij daartoe geschikt zijn, in haar blad op te nemen en te 

beantwoorden.128 

 

Uit het bovenstaande blijkt dat Schwartz er alle vertrouwen in heeft dat zijn 

werk in Amsterdam zal gezegend worden. Maar hij beseft ook dat ook 

tegenstand te verwachten is, wat uit het vervolg zal blijken!  

De artikelen van Schwartz werden in het Duits geschreven en door T.M. 

Looman vertaald in het Nederlands. In een gedenkboek van de ‘Nederlandsche 

Vereeniging voor Israël’ wordt een beknopte weergave gegeven van de eerste 

jaargangen van De Heraut. In de tweede jaargang van dit weekblad behandelde 

de redacteur wekelijks een gedeelte uit de Pentateuch (de Vijf Boeken van 

Mozes). Het waren de gedeelten die in de Amsterdamse synagoge gelezen 

werden. In de volgende jaargang werd de Haphtaroth behandeld die na het 

Parascha (de afdeling van de week) gelezen werd. Zo geeft Schwartz aan dat 

Jesaja 61 door Christus in de synagoge van Nazareth gelezen werd (Lukas 4:16). 

Zo probeert hij de vervulling van de Wet van Mozes te projecteren op het 

Middelaarswerk van Christus.129 

 In de vijfde jaargang begint Schwartz zijn verhandeling over de Persoon 

en het werk van Christus. Deze artikelen werden later in afzonderlijke tractaten 

 
128 De Heraut, jrg 1, 1850, nr. 1, 1. 
129 Gedenkboek, 120. 



 

40 

 

onder de Joden verspreid, waarvan sommige nummers naar alle rabijnen in het 

land werden gezonden. Later werden deze niet voltooide beschouwingen in druk 

uitgegeven. Professor J.J. van Oosterzee (1817-1882), die ook een hart voor 

Israël had, kreeg hiervan een presentexemplaar. Hij was het in hoofdzaken met 

de inhoud eens.130         

Volgens Wielenga kwam in de jaren die volgden de inhoud van De 

Heraut nagenoeg overeen met het bovengenoemde programma. De meeste 

aandacht was gericht op Israël, maar het evangeliserende karakter veranderde na 

verloop van tijd in een polemische stellingname. Dit had wellicht te maken met 

de tegenstand die Schwartz van Joodse zijde kreeg te verduren. Maar niet allen 

van Joodse zijde; ook van kerkelijke zijde kwam zware kritiek.131 

 

Tegenwind van twee kanten 

Vanaf het begin van het zendingswerk toonden de Joden zich geïrriteerd over de 

pogingen om hen met het Evangelie in aanraking te brengen. Vooral de 

bidstonden en de traktaatjes die onder hen verspreid werden, wekten hun 

weerstand op. Toen Schwartz in 1849 naar Amsterdam kwam, nam het verzet 

toe. De Joden beschouwden hem, Da Costa en Capadose als afvalligen. Vooral 

de in hun ogen agressieve methode van Schwartz vonden zij bedreigend. In hun 

in 1849 opgerichte blad Nederlandsche-Israëlietisch Nieuws-Advertentieblad 

lieten zij van hun gram horen. Na enkele maanden kon Schwartz aan zijn 

opdrachtgevers melden dat de Joden door allerlei middelen de 

Evangelieverkondiging begonnen tegen te werken. In het begin werden namen 

verzameld van hen die de samenkomsten in de Persiaanse kerk bezochten. Zij 

moesten voor de rabbijnen verschijnen. Dan werden zij bedreigd en soms uit 

hun betrekking ontslagen. In een later stadium volgde mishandeling, 

vervloeking en andere vernederende maatregelen.132 

  Een dieptepunt in loopbaan van Schwartz vormde een conflict met de 

Amsterdamse kerkenraad van de Hervormde gemeente. In de zomer van 1852 

had Schwartz het Avondmaal bediend in plaats van de afgescheiden 

Brummelkamp. De kerkenraad wilde dat Schwartz niet in dergelijke 

samenkomsten voorgaat, omdat hij daarmee de geest van afscheiding zou 

bevorderen. Ook was het de raad een doorn in het oog dat Schwartz de 

sacramenten bediende. Dit deed hij uiteraard in dienst van de Schotse kerk die 

hem had uitgezonden. Schwartz vond dat hij boven de partijen moest staan. Hij 

was bewogen met de verdeeldheden in kerkelijk Nederland die volgens hem 

voor een groot deel te wijten waren aan de leervrijheid die in het Hervormde 

kerk in de praktijk gehanteerd werd. Hij ageerde tegen het beroepen van de 

vrijzinnige dr Meyboom en het handhaven van ‘moderne’ predikanten die 

 
130 Gedenkboek, 121.  
131 Wielenga, 13. 
132 Wielenga, 23-24. 



 

41 

 

openlijke wezenlijke elementen van het christelijk geloof loochenden. De 

Amsterdamse kerkenraad was geïrriteerd door de kritiek van een buitenlandse 

predikant en vond dat deze zich niet mocht inlaten met interne zaken van de 

Nederlandse volkskerk.133    

 Het kwam in 1853 tot een openlijke confrontatie met Dr. H.J. Spijker, die 

verbonden was aan de Hervormde kerk van Amsterdam. Deze schreef een 

scherp artikel in een blad tegen de Free Church, die volgens hem was ontstaan 

door een geest van afscheiding. Schwartz reageerde met een geschrift De Vrije 

Schotsche Kerke en hare zending in Nederland gehandhaafd tegenover Dr. H.J. 

Spijker. Schwartz verdedigt de Schotse kerk en zijn  taak om namens deze kerk 

het Evangelie onder de Joden te verbreiden. Is de Hervormde gemeente daarin 

niet tekortgeschoten? Maar de liberale Spijker wist dat Schwartz zich niet 

beperkte tot de Joden, maar het ook als zijn roeping achtte om het geestelijk 

verval in de Nederlandse kerk aan de kaak te stellen. In dit licht moeten wij ook 

zijn inspanningen zien om een seminarie te helpen oprichten die tot taak had om 

het onderwijs in de theologische grondslagen van de Reformatie te 

bevorderen.134 Het vervolg van deze bijdrage gaat over de oprichting hiervan. 

 

Theologisch Seminarie 

 

Schotten bezoeken Nederland 

De Schotten waren niet alleen via het deputaatschap van de Free Church 

betrokken bij het wel en wee van het zendingswerk onder de Joden. Tijdens een  

kort verblijf in 1852 in Amsterdam namen zij ook kennis van de kerkelijke en 

geestelijke situatie in Nederland. Zo maakte dr William Cunningham van de 

gelegenheid gebruik om verschillende plaatsen te bezoeken. Zo bezocht hij 

‘Lady Zeelt’ in haar landhuis in Baambrugge. Hij schrijft over haar:  

 
Zij is tussen de zeventig en tachtig; maar sterk, actief en energiek – een zeer 

vrome, goede vrouw, die vervolging heeft geleden in de vorm van boetes voor 

haar geloof. Ze is zeer rijk, maar leeft in de eenvoudigste stijl – een voorbeeld 

van het oude Hollandse leven, dat zelfs in dit land, dat zoveel minder aan 

verandering onderhevig is dan het onze, aan het verslijten is. Zij sprak geen 

Engels, noch wij Nederlands; we hadden geen gemeenschappelijke taal die 

door beide partijen werd begrepen, zodat we via een tolk moesten 

communiceren. Ze maakte een goed feestmaal voor ons klaar en overlaadde ons 

met eer en voedsel. Alles in het huis, de tuinen, de mensen en het hele 

etablissement was intens Hollands. Ze leeft in een soort patriarchale pracht en 

eenvoud – zijzelf en de hele zaak deden me sterk denken aan 'Ma mere' in de 

 
133 De Greef, 55-58. 
134 De Greef, 58-59; C. Schwartz en R. Smith, De Vrije Schotsche Kerke en haar zending in 

Nederland gehandhaafd tegenover Dr. H.J. Spijker, Amsterdam: H. Höveker, 1853. 



 

42 

 

Zweedse roman. 's Avonds keerden we terug naar Amsterdam, hartelijk 

geïnteresseerd en uitgeput.135 

 

Cunningham en Bannerman bezochten ook Utrecht, Leiden en Dordrecht, 

plaatsen die veel betekend hebben in de geschiedenis van het Gereformeerd 

Protestantisme. Op deze wijze kregen zij een goede kijk op het godsdienstig 

leven in Nederland.136  

 

Wat eraan voorafging 

Met de financiële hulp van de vermogende Mevrouw J.J. Zeelt uit Baambrugge 

was het zogenaamde Nieuwe Gebouw aan de Oudezijds Voorburgwal bij de 

Stoofsteeg aan Schwartz ter beschikking gesteld. Mevrouw Zeelt steunde vooral 

de Afgescheidenen.137 Dit gebouw was in eerste instantie bestemd voor de 

colleges van het op te richten Schotse theologisch Seminarie.  

 Wat heeft een theologisch seminarie voor verband met de Jodenzending? 

Op de vergadering van de Schotse commissie van 1 juni 1852 deelde de 

‘Principal’ van het New College, dr. Cunningham, mee dat hij tijdens de 

Evangelische Alliantie in Londen Schwartz had gesproken over ‘een aanbod van 

een zeker gebouw in bezit van de Free Church om daarin een theologisch 

seminarie te vestigen.’138 Dat was nieuw voor de Schotse broeders! Op een 

volgende vergadering waar dr. John Duncan aanwezig was, werd besloten om 

Schwartz om opheldering te vragen over zijn plannen. Hem werd verzocht om 

op 20 juni opening van zaken te geven. En dat gebeurde! Hij verscheen 

vergezeld van zijn collega zendelingen Wingate en Smith voor de Schotse 

broeders in Edimburgh, onder wie de bekende Alexander Keith en Moody 

Stuart. Een brief van Schwartz van 2 juli kwam er tafel. We lezen: ‘Over het 

gebouw te Arnhem dat nu door de afgescheiden gemeenten voor het seminarie 

wordt gebruikt…’ En dan over het gebouw te Amsterdam: ‘om te worden 

gebruikt als tehuis voor binnenlandse en buitenlandse zending met betrekking 

 
135 R. Rainy, J. Mackenzie, Life of William Cunningham D.D., London: T. Nelson and sons, 

1871, 392 ,  She is between seventy and eighty ; but strong, active and energetic,—a very 

pious, good woman, who has suffered persecution in the shape of fines for the faith. She is 

very wealthy, but lives in the plainest style, —a specimen of old Dutch life, which even in this 

country, so much less liable to change than our own, is wearing out. She could not speak 

English, nor we are Dutch; we had no common language understood by both parties, so that 

we had to communicate through an interpreter. She made a good feast for us and loaded us 

with honour and food. Everything in the house, gardens, people, and the whole establishment, 

were intensely Dutch. She lives in a sort of patriarchal magnificence and simplicity, —she 

herself and the whole thing reminding me forcibly of ' Ma mere ' in the Swedish novel. In the 

evening, we returned to Amsterdam, heartily interested and worn out.  
136 Rainy, Mackenzie, 392-393. 
137 De Greef, 29-30. 
138 Minutes Committee of the Free Church, 386, ‘An offer for a certain building in possession 

of the Free Church to establish a theological seminary’. 



 

43 

 

tot Holland en zodra de omstandigheden het toelaten een theologisch 

seminarie…’ Dienstbode en zuster mevr. Zeelt schenkt 25.000 gulden…’.139   

 Maar de commissie ging niet over één nacht ijs! Eerst wilde zij akkoord 

gaan met het eerste voorstel, waarbij het alleen om een gebouw voor de zending 

ging. Na lang wikken en wegen, gaf de commissie toch toestemming voor het 

seminarie. Een deputatie kwam naar Amsterdam om niet alleen aanwezig te zijn 

bij de ingebruikname van het kerkgebouw aan de Oudezijds Voorburgwal, maar 

ook de benoemde docenten te ontmoeten en met hen afspraken te maken. De 

docenten waren ‘Doctor Capadose, baron A. Mackay, P.J. Elout van 

Soeterwoude Esq., P.G. Teding van Berkhout Esq, Dr. I. da Costa, Rev. Carl 

Schwartz en William Smith als zendelingen onder de Joden’. Da Costa kreeg 

voor zijn docentschap 150 pond sterling duvanto bene placito (ik ben zeer 

tevreden). De school betaalde hem een salaris van fl. 1.800,--; de andere 

docenten gaven hun lessen zonder bezoldiging. Er werd lesgegeven in algemene 

ontwikkeling, exegese, logica, kerkgeschiedenis, dogmatiek en algemene 

geschiedenis. Als bestuur werden benoemd Mackay, Elout van Zoeterwoude, 

Barger, Capadose, Schwartz, Da Costa, Teding van Berkhout en Smith, ‘om als 

commissie de zaken van het Seminarie van de Free Church in Amsterdam te 

behartigen.’ Negen jaar lang heeft de school bestaan met 12 tot 16 studenten. De 

Schotse kerk steunde jaarlijks met 200 Engelse ponden. Aan giften viel niet 

meer dan fl. 600,-- te rekenen.140   

 Het seminarie was eigenlijk mede een idee van Schwartz. Deze voelde 

zich geroepen om op gedegen wijze weerstand te bieden aan de opkomst van 

moderne theologie. Da Costa en Capadose misten daartoe de nodige 

theologische opleiding. Schwartz had in Duitsland een complete studie theologie 

gevolgd en kreeg zelfs de doctorsgraad. Toen hij vernam dat de theologische 

opleiding in de Afgescheiden kerk te wensen overliet, besprak hij met docent A. 

Brummelkamp die ook de vergaderingen van de ‘Christelijke Vrienden’ 

bijwoonde, een alternatief, waarbij hij behalve geldelijke steun (van Mevrouw 

Zeelt) ook steun van de Schotse kerk nodig had. Het viel niet mee om de 

Afgescheidenen zover te krijgen dat zij hun opleiding in Arnhem zouden 

stoppen en deze over te plaatsen naar Amsterdam. Maar binnen de kerken van 

de Afscheiding was zoveel verdeeldheid dat Schwartz zijn wensen maar ten dele 

 
139 Minutes Committee of the Free Church, 386, 393, 394, 395, 396, cit. 394-395, 

‘Concerning building at Arnhem is now used for the seminary by the separatists’ 

congregations…’ And than about the building at Amsterdam’: ‘to be used as a home for home 

and foreign missions in connection with Holland and as soon as circumstances permitted a 

theological seminary…’’Servant and sister Mrs Zeelt will grant 25.000 guilders…’ 
140 Minutes Committee of the Free Church, 398, 400, 411, 413, 414, ‘Doctor Capadose, baron 

A. Mackay, P.J. Elout van Soeterwoude Esq., P.G. Teding van Berkhout Esq, Dr. I. da Costa, 

Rev. Charles Schwartz en Revd. William Smith as missionaries to the Jews’, ‘to be a 

committee for managing the affairs of the Free Church Institution or Seminary at 

Amsterdam’. Zie ook: De Gaay Fortman, Figuren uit het Réveil, 132. 



 

44 

 

zag gehonoreerd. Uiteindelijk werd het seminarie zonder steun van de 

Afgescheidenen gesticht. Zo kon na veel teleurstellingen het seminarie van de 

grond komen. Schwartz zag zijn wens vervuld om zijn taak als 

zendingspredikant te combineren met die van docent!141 

 

Samenwerking Seminarie, ‘Schotsche Zendingskerk’ en ‘Vrienden Israëls’  

Voordat het ‘Nieuwe gebouw’ in gebruik werd genomen, vergaderden de 

Schotse afgevaardigden op 17 augustus 1852 ten huize van Schwartz aan de 

Prinsengracht met afgevaardigden van verschillende comités van de ‘Vrienden 

Israëls’ om in het bijzonder de voortgang van het zendingswerk onder de Joden 

te bespreken. Er waren, behalve van het Amsterdamse comité, afgevaardigden 

van comités uit Den Haag, Leiden, Gorinchem, Haarlem en Zaandam aanwezig.  

De bedoeling van de vergadering was ook om duidelijkheid te scheppen in de 

verhouding tussen het Seminarie, de Zendingskerk en de ‘Vrienden Israël. 

Behalve de takenafbakening stond de samenwerking tussen de drie instanties 

centraal. Van de Schotse kerk waren afgevaardigd; Moody Stuart en Smith.142 

          Er werden tien besluiten genomen.  In de eerste plaats om de noodzaak 

van colporteurs ‘ter verspreiding van Bijbels en traktaten’ onder de Joden te 

benadrukken. Daarbij wordt kennismaking met hun toestand, ‘vooral in de 

kleinere steden en dorpen’, ‘hoogst wenselijk geacht’. De colporteurs moesten 

eerst op het seminarie gevormd worden. De zendelingen behoren ‘van tijd tot 

tijd de verschillende lokaties te bezoeken, in verband met de colporteurs’. 

Vervolgens moeten enkele commissies benoemd worden om de geschiktheid 

van de colporteurs en evangelisten te beoordelen143   

 

Verslag van ingebruikname van het ‘Nieuwe gebouw’ 

In het blad van de Réveilgezinden, De Vereeniging Christelijke stemmen, werd 

uitgebreid aandacht besteed aan de ingebruikname van het seminarie. We lezen 

het volgende verslag: 

 
Een zeer talrijk gehoor was op den avond van 25 augustus 1852 bijeen in het 

kerkgebouw op de Oudezijds Voorburgwal bij de Stoofsteeg, tot bijwoning van 

een aangekondigde openbare vergadering. Deze werd geleid door de eerw. heer 

Schwartz, voorganger van de Vrije Schotse kerk (Free Church) alhier, die, 

nadat Psalmgezang de werkzaamheden had ingeleid, de afgevaardigden der 

Vrije Schotsche Kerk aan de vergadering voorstelde.  

 
141 De vele problemen rondom de stichting van het seminarie zijn beschreven in de 

diepgravende studie: G.M. den Hartogh, Het Christelijk Gereformeerd Seminarie te 

Amsterdam, Delft: W.D. Meinema, n.y. Het valt buiten het bestek van onze bijdrage om hier 

uitgebreid aandacht aan te geven. 
142 Gedenkboek, 126-127; De officiële notulen van deze bijeenkomst zijn waarschijnlijk door 

confiscatie door de Duitse bezetter in de Tweede Wereldoorlog van de archieven van de 

‘Vrienden Israëls’ en zusterorganisaties te Amsterdam verloren gegaan. 
143 Gedenkboek, 126 



 

45 

 

Als eerste spreker trad op Dr. (William) Cunningham, eerste professor 

(Principal) aan de Theologische school (New College) van meergenoemde kerk 

te Edimburgh, en opvolger van Chalmers. Als afgevaardigde uit Schotland deed 

hij het doel der vergadering uitkomen, zijnde de mededeling van het aanbod, 

aan de Vrije Schotsche Kerk gedaan, van het gebouw, waarin de bijeenkomst 

plaats had en van een zekere som gelds, ten einde gebouw en geld te besteden 

tot bevordering van de binnen- en buitenlandse zendingszaak in Nederland, en 

zodra de omstandigheden het toelaten, een Seminarie op te richten. Deze school 

zal openl staan voor afgescheidenen en niet-afgescheidenen der Hervormde 

Kerk, ja voor eenieder die zal willen gebruik maken van de lessen, aldaar te 

geven.  

Daarna betoogde de redenaar het nauwe verband, dat er te allen tijde tussen de 

kerk in Nederland en Schotland, en tussen Nederland en Groot-Brittannië in het 

algemeen, heeft bestaan  

Ds. (L.G.) James uit Breda voerde daarna het woord Hij richtte een 

welkomstgroet tot de Schotten, met des te meer zelfvoldoening, zei hij, omdat 

een Schot Robert Haldane, van grote zegenrijke invloed was geweest op de kerk 

te Genève. [James was goed bekend met het Geneefse Réveil]. 

De derde spreker was Dr. (James) Bannerman, insgelijks professor te 

Edinburgh. Deze wees op Willem III, Prins van Oranje en Koning van 

Engeland, die de godsdienstige en staatkundige vrijheid van Groot-Brittannië 

even zo gered en verdedigd had, als hij het voor Nederland had gedaan. 

Vervolgens sprak hij over den strijd in Holland en in Schotland tegen ongeloof 

en bijgeloof. Na Dr. Bannerman trad de heer Capadose uit’ s-Gravenhage op. 

In zijn rede drukte bij de hoop en het vertrouwen uit, dat de zaak nu 

ondernomen, een zaak van God is en dat, dit waar zijnde, bijgeloof noch 

ongeloof haar kunnen benadelen. 

De gemeente zong toen een vers uit den 133ste Psalm, waarna de heer Mr. I. 

Da Costa de aandacht van de aanwezigen boeide door een rede, waarin hij 

hoofdzakelijk uitweidde over de gezegende invloed, die de regering van Willem 

III, Prins van Oranje en Koning van Engeland, op de staatkundige en 

godsdienstige vrijheid had. 

Dr. (Alexander) Moody Stuart, predikant te Edimburgh, sprak over de 

onderneming, die nu is begonnen en waartoe zij, Schotten, door hun zending te 

Amsterdam meewerken. Zij hadden de overtuiging, dat zij de zegen van God op 

al hun werk, tot nog toe verricht, hadden ondervonden, omdat zij liefde hadden 

bewezen aan het volk van God, aan Israël. 

Tenslotte sprak de heer baron Mackay uit ‘s-Gravenhage. Zijn toespraak had 

voornamelijk ten doel het betoog, dat de besproken zaak waarop de 

grondslagen der Nederduitse Hervormde kerk berust, goed is, maar dat ook 

hart en hand openstonden en openstaan voor iedere andere christelijke 

gezindheid van de Hervormde Kerk. 

De godsdienstige handeling werd besloten met het zingen van Psalm 134.144 

 

 
144 Christelijke stemmen,1853, bijblad, 230-233; Amsterdamsche Courant, 27-8-1852. 



 

46 

 

Officiële oprichting seminarie 

In het Gedenkboek van 1911 lezen we over de officiële oprichting van het 

seminarie. Op 25 september 1854 vond een officiële bijeenkomst in de pas 

geopende zendingskerk plaats: 

 
Zo is ons het geboorteuur beschreven van het Theologisch Seminarie 

voor binnen- en buitenlandse Zending, dat werd opgericht onder het 

oppertoezicht van de Vrije Schotse Kerk. Het bestuur bestond uit de heren: 

Dr. C. Schwartz, Ds. R. Smith (die mede als zendeling van Schotland enige 

tijd met Dr. Schwartz samenwerkte, en later naar Corsock in Schotland 

vertrokken is), Mr. Is. Da Costa, Jhr. Mr. J. W. van Loon, Mr. J. J. Teding van 

Berkhout, Mr. G. Groen van Prinsterer, Ds. G. Barger, Dr. A. Capadose, Jhr 

Mr. P. J. Elout van Soeterwoude — die nog in de algemene vergadering van 

onze vereniging van 1877 [Nederlandse vereniging voor Israël, NVVI] hulde 

kwam betuigen aan de geloofsmoed en de volharding in het gewichtig werk van 

de evangelieverkondiging onder Israël — en Mr. A. Baron Mackay. Behalve de 

vijf eerstgenoemden behoorde ook Dr. A. F. Van de Laar Jr. tot de eerste 

docenten. Veel arbeiders in het Godsrijk hebben aan dit Seminarie hun 

opleiding ontvangen. Ook onze vereniging [NVVI] heeft de vruchten daarvan 

geplukt. 

Op 25 september 1854 werd ter gelegenheid van het bezoek van twee 

afgevaardigden van de Vrije Kerk van Schotland een bijeenkomst gehouden in 

de Schotse Zendingskerk. Mr. Isaac Da Costa leidde de samenkomst, en nadat 

Ds. Schwartz in het gebed was voorgegaan, sprak Baron Mackay een hartelijk 

welkomstwoord tot de Schots broeders, waaraan wij het volgende ontlenen:“Ik 

had u nooit tevoren gezien; u trad binnen, wij drukten elkaar de hand, 

We verstonden elkander. Ziet hier de sympathie van de liefde van het hart.  Uit 

dien hoofde danken wij u als broeders, maar ook als medearbeiders danken wij 

u. Het werk is nog gering; wij wenden onze verenigde krachten aan, wij doen al 

wat wij kunnen, en toch zeggen wij: wij kunnen niets doen. Hoe dan? Omdat wij 

arbeiden in de kracht van Christus. Wij danken u dat u aan Holland gedacht 

hebt, om er zendelingen onder Israëlieten, Roomsen en Protestanten heen te 

zenden. Wanneer u tegen de Russen strijdt, zijn wij onzijdig; wanneer u 

daarentegen tegenover de vijanden van Christus staat, zijn wij met u verenigd. 

Al wat voor Christus is, heeft niets te verwachten van de wereld. In Schotland 

komen de kerken als ware het uit den grond op, maar ook het geringe werk 

alhier heeft de Heere lief. En daar naar onze overtuiging het Seminarie op het 

kruis van Christus gegrond staat, kan noch zal de Heer het vergeten. Deze onze 

Schotse broeders hebben veel geleden voor Christus; zij hebben dapper 

gestreden; zij hebben heerlijk overwonnen. Ik spreek slechts van Schotland, 

daarbij zwijgende van de Hollandse medearbeiders, en zal niet veel gewagen 

van den arbeid van de liefde, de kennis, de gaven, die zij met onvermoeide 

volharding aan dit Seminarie wijden, teneinde het te doen bloeien en er een 

krachtige invloed aan te verzekeren. In de naam van al de hier vergaderden 



 

47 

 

druk ik u bij deze de broederhand, terwijl ik u nogmaals als medearbeiders 

welkom heet”.145  

 

Ook de bekende Schotse predikant en latere hoogleraar aan het college van de 

Free Church in Aberdeen, Dr. David Brown (1803-1897), die ook tot de 

afvaardiging uit Schotland behoorde, sprak een woord. Hij is vooral bekend 

geworden door zijn studie over de wederkomst van Christus en over het herstel 

van het Joodse volk. Ook behoorde hij tot de vriendenkring van ‘Rabbi’ Duncan 

en heeft hij diens leven beschreven.146 We nemen een gedeelte van deze 

indrukwekkende rede over:  

 
Wij zijn hier, in verband met de zending en met het Seminarie alhier gevestigd. 

De Vrije Kerk van Schotland heeft als beginsel, dat individu's en kerken eerst 

zelf moeten ontvangen, maar dan ook uitgeven. Zij gelooft dat het een wet is in 

het Koninkrijk der hemelen, dat hoe meer men geeft, hoe meer men ontvangt. 

Als wij ons in onszelf wilden opsluiten, dan wij zouden spoedig verkwijnen en 

sterven. Zichzelf uitbreiden is zichzelf behouden. Wij kunnen niet de gehele 

wereld evangeliseren en hebben daarom aan bepaalde plaatsen onze aandacht 

gewijd. Wij trachten in ons eigen vaderland te evangeliseren, de heidenen het 

Evangelie te brengen, de onze eigen zendelingen in de Engelse koloniën te 

volgen. Daarbij trekken ons vooral op het vasteland de Protestanten aan, die 

door Roomse overmacht en overmoed worden vertreden en vertrapt. Ook aan 

de Jood brengen wij het Woord des levens, niet alleen omdat hij evenals de 

heiden een ziel heeft, maar ook omdat het herstel van Gods volk zal wezen het 

leven uit de doden (Rom. 11). Wij zijn hier gekomen om te zien welke voortgang 

de arbeid onder Israël heeft, en kunnen nu met Job zeggen: ‘Met het gehoor des 

oors hadden wij van u gehoord, maar nu ziet u ons oog’ (Job ’42 : 5). Wij 

bezochten Bonn, Breslau en Berlijn. In Amsterdam zijn grote en eigenaardige 

zwarigheden, maar meer wijze, krachtige en gelukkige pogingen dan hier, 

hebben wij nergens zien aanwenden. De prediking van het Evangelie intussen is 

niet de zaak van een enkele kerkgroepering, maar van alle kerken; en daarom 

maken wij door ons evangeliseren in deze stad geen inbreuk op de rechten van 

anderen. Er rust een bijzondere verplichting op die kerken en op die landen, 

waar Israëlieten wonen. De grootste weldaad, die u de Joden kunt bewijzen, is: 

hen tot Christus en Christus tot hen te brengen. Wees ons hierin behulpzaam; u 

 
145 Gedenkboek, 128.  
146 D. Brown, Christ's Second Coming: Will it be Premillennial? , New York: R. Carter and 
brothers, 1856; D. Brown, The Restoration of the Jews: The history, principles, and bearings 

of the question, Edinburgh, A. Strahan & Co., 1861, London: Hamilton, Adamx, & Co, 1861. 

Brown verdedigt in deze studie het post-chiliastische standpunt, dat door de meest Schotse 

theologen in de zeventiende en achttiende eeuw werd aangehangen, in tegenstelling tot de 

pré-chiliastische visie van de Bonar broeders en Da Costa. 

https://www.wikiwand.com/en/articles/Premillennial


 

48 

 

kunt hun geen vriendelijkheid bewijzen, zonder daardoor ook zelf gezegend te 

worden.147 

 

Brown memoreerde in dezelfde toespraak de stichting van het Amsterdams 

Seminarie: 

 
Grote delen van de bevolking kunnen van den kansel af niet bereikt worden. 

Velen zijn voor de gewone prediking ontoegankelijk. In Schotland nemen  de 

massa's toe, als het ware, over het hoofd: een watervloed stroomde aan en 

daarom zag elke kerkgroepering uit naar nieuwe middelen. Wij vonden deze 

middelen, omdat wij ze met inspanning en gebed zochten. Colporteurs, 

Bijbellezers, evangelisten werden uitgezonden: eenieder — dit werd ons 

duidelijk — moet zendeling zijn. Deze middelen kunt ook u in Nederland niet 

ontberen. U moet de kennis van God vanuit de Bijbel overal brengen. Dit is niet 

ons werk, maar het uwe; en terwijl wij wensen u de vereiste werkers voor te 

bereiden, hebben wij recht op uw ondersteuning en op uw gebeden. Neem dit 

werk ter hand, breidt het uit, vervult uw volk met de gezonde leer. Het echte 

conservatisme is gedurige verbetering op goede en hechte grondslagen. Het 

Evangelie is het enige geneesmiddel voor alle kwalen en voor de kwalen van 

allen. Het volk smacht naar het brood des levens; zo u het hun niet uitreikt, 

zullen er overal lieden opstaan, die op eigenwillige wijze de bestaande behoefte 

zoeken te bevredigen. Wilt u dit euvel voorkomen en u vrijwaren voor 

ongeleerde, ongeschikte voorgangers, die overal verwoesting aanrichten, — 

welaan, maakt dan gebruik van beter toegeruste arbeiders die u met 

hartelijkheid en liefde aangeboden worden. Velen gevoelen de genoemde 

behoefte. Wij bekennen, dat hetgeen wij doen, niet meer dan een zwakke poging 

kan heten, maar terwijl anderen spreken, wordt hier ten minste gehandeld. 

‘Verachten wij de dag der kleine dingen niet.’148  

 

Docent Mr. J. J. Teding van Berkhout gaf een weergave hoe dat het Seminarie 

inmiddels was opgestart. Brown en de andere Schotten konden hieruit opmaken 

dat de studie gericht was op daadwerkelijke evangelisatie en zending. De opzet 

was de toerusting van hen die met een roeping lopen om de boodschap van het 

kruis aan de medemensen op straat te brengen en met hen daarover te spreken. 

We geven deze docent zelf het woord:  

 
Wij begonnen onze werkzaamheden een jaar geleden met negen studenten, 

waarvan twee ons spoedig verlieten. Eén van de studenten die de opleiding 

vervolgden, werd tot evangelist in België aangesteld. U hebt hem in dit gebouw 

kunnen horen, toen hij informatie gaf over zijn arbeidsveld en zijn werk. Bij de 

zeven overblijvende studenten kwamen acht anderen. Onder dezen was er één, 

die ons spoedig verliet: wij willen hopen en bidden dat de Heere hemn 

 
147 Gedenkboek, 129. Gebruikt is de Nederlandse versie die in het Gedenkboek staat 

afgedrukt. 
148 Gedenkboek, 129.Zie vorige noot. 



 

49 

 

oprechtheid in de vrucht der lippen en in de wandel wil geven. Twee anderen 

zijn geplaatst, de een als catecheet op een dorp in Gelderland; de ander, een 

gewezen Kapucijner monnik wiens bekering en levensweg  

zoveel belangstelling bij de Protestanten in Nederland hebben opgewekt, is 

naar België gegaan, om daar voor de praktijk van de evangelie-arbeid verder 

voorbereid te worden. Een ander van onze studenten heeft ons dezer dagen 

verlaten met het uitzicht tot de evangelie-arbeid ergens in ons vaderland 

gebruikt te zullen kunnen worden. Wij hopen dus onze werkzaamheden met elf 

studenten en zovelen als zich nu nog zullen aanmelden en aangenomen kunnen 

worden, te beginnen. Het is een klein begin, maar wij zijn ten minste begonnen 

te laten zien, dat wij in de behoeften aan evangelisatie in ons vaderland en in 

België wensen te voorzien.149 

 

Behalve de genoemde sprekers, voerden John Bonar uit Schotland, J. de Liefde, en 

Groen van Prinsterer het woord.  

 

Voortgang zendingswerk 

Het is opvallend dat het genootschap ‘Vrienden Israëls’ zich aanvankelijk 

beperkte tot de bedestonden en samenkomsten in het ‘Nieuwe gebouw’. Daarbij 

werd ‘De Heraut’ onder de Joden verspreid. Concrete plannen voor 

straatevangelisatie lieten een tijdlang op zich wachten. Schwartz en Da Costa 

werden voor dit werk niet vrijgesteld. Hun dagtaak was behoorlijk gevuld, zodat 

voor andere activiteiten weinig of geen tijd overbleef. Dit gold ook voor de 

andere bestuursleden. ‘Tot bevordering van de Israëls hogere belangen’ werd 

een colporteur aangezocht die het buitenwerk op zich wilde nemen. Daartoe 

werd Hero Jacobsz. Blom in dienst genomen. Deze ging met veel 

voortvarendheid te werk. Maar het bleek ploegen op rotsen te zijn! Hij deelde 

traktaatjes uit en probeerde gesprekken met Joden aan te gaan. Al gauw bleek dit 

niet de juiste aanpak te zijn. Het jaarverslag van het genootschap over 1855 

geeft het volgende aan over de resultaten van het colporteurswerk: 

 

Het is ons echter zeer smartelijk hierbij te moeten voegen, dat wij onze 

werkzaamheden tot de Joden zelf niet zodanig hebben kunnen uitstrekken. Als 

wij gewenst en ons eerder hadden voorgesteld. Al onze pogingen om door 

middel van onze colporteur meer rechtstreeks onder hen te arbeiden… zijn zeer 

kort geweest en afgebroken geworden door felle tegenstand, zodat wij, althans 

vooreerst, aan een onmiddellijke evangelisatie onder de Joden niet meer 

kunnen denken.150  

 

De bestuursleden van het Amsterdamse comité, Da Costa, Schimsheimer en Dinger 

zagen de realiteit onder ogen en besloten om zich te beperken tot de bidstonden. Dit 

betekende een grote teleurstelling voor alle betrokkenen bij dit werk in de hoofdstad. 

 
149 Gedenkboek, 130. 
150 Zie voor dit citaat en de vorige alinea: Wielenga, 14. 



 

50 

 

In 1856 werd het blad ‘de Vriend Israëls, door het Amsterdamse comité in het leven 

geroepen om zich meer dan ‘De Heraut’ op de Joden te richten.151 

 

De Schotse Zendingskerk aan de Amstel 

 

De ‘Franse Comedie’ 

Het Seminarie voorzag in een grote behoefte, maar dit ging niet ten koste van de 

zendingssamenkomsten, die meest Schwartz werden geleid. Ondanks de 

tegenstand van Hervormde zijde en van de rabbijnen, mochten de diensten zich 

in de een grote belangstelling verheugen. Het waren echter niet zozeer Joden, 

maar belangstellende christenen die naar de diensten gingen. Dit kwam vooral 

door het ontbreken van een Bijbelse prediking in de hoofdstad.  

De kerk aan de Oudezijds Voorburgwal bleek al gauw te klein te zijn om 

de toeloop van bezoekers te bevatten. Toen het gebouw te klein werd voor het 

aantal toehoorders, werd in 1856 de voormalige ‘Franse Comedie’ op de 

Erwtenmarkt aangekocht en omgebouwd tot een kerkgebouw dat veel meer 

hoorders kon bevatten. Het kerkgebouw waarnaar Schwartz verhuisde kreeg de 

naam van ‘Schotsche Zendingskerk’.152 Saphir schrijft over de nieuwe kerk: 
 

Na enige tijd begon hij [Schwartz] een godsdienstoefening te houden op de dag 

des Heeren. Weldra nam het gehoor zó toe, dat de ruimte niet voldoende was, 

en na enige jaren verkreeg hij een kerk, die 1400 mensen kon bevatten en elke 

zondag geheel gevuld was, met een schaar aandachtige toehoorders. Deze 

predikuren maakten een groot deel van zijn arbeid uit, en daarom is het nodig, 

dat wij met een enkel woord aangeven wat hem bewoog ze in te stellen, en in 

welke betrekking zij stonden tot zijn werk onder de Joden.153 

 

Mevrouw Zeelt maakte ook de financiering van de aankoop van de Franse 

Schouwburg mogelijk, maar wel op basis van het doel om het gebouw ook te 

bestemmen voor het seminarie. Daarbij kon het bedrag van twintigduizend 

gulden dat ze in 1850 had geschonken voor de uitbreiding van Theologische 

school van Brummelkamp in Arnhem worden aangewend voor de verplaatsing 

van de school naar het nieuwe gebouw. Na een ingrijpende verbouwing zou het 

voor seminarie, pastorie en kerkzaal geschikt zijn.154 

Deze zendingskerk kwam op naam te staan van de Free Church die het 

werk van Schwartz en dat van het Schotse seminarie ondersteunde. Dit gebouw 

werd als kerkgebouw op 21 mei 1856 officieel in gebruik genomen. De dienst 

werd door Schwartz geleid die stil stond bij Zacharia 4:6, ‘… Niet door kracht, 

noch door geweld, maar door Mijn Geest zal het geschieden…’. Dit was de 

 
151 Wielenga, 13, 14. 
152 De Greef, 32. 
153 A. Saphir, Ter gedachtenis aan dr. Carl Schwartz, Amsterdam: H. de Hoogh & Co., 1871, 

21. Andere bronnen spreken van 2.000 hoorders! 
154 De Greef, 33. 



 

51 

 

mijlpaal voor de zending onder het volk van Israël dat door de Schotse kerk 

werd ondersteund! Op het gebouw van de ‘Schotsche Zendingskerk’ prijkten de 

Bijbelwoorden: ‘Predikt het Evangelie aan alle creaturen’.  

Schwartz hoopte dat de Hebreeuwse woorden uit Jesaja de Joden 

nieuwsgierig zouden maken om de kerk binnen te gaan. Hij geeft aan waarom 

hij deze tekst gekozen had: 

 
Wij hebben deze woorden der Schrift in Hebreeuwse letters voor de Kerk 

geplaatst, voorzeker niet om de Israëlieten te tergen of bij wijze van een 

aardigheid, maar als uitdrukking van een heilig en gewichtig beginsel. 

Israëlieten, die Jezus als hun Messias belijden, hebben geenszins opgehouden 

Joden te zijn; zij zijn geen afvalligen, zijn niet tot de heidenen overgegaan. Wel 

weten wij, dat de grote meerderheid van de Joden Jezus van Nazareth heeft 

verworpen, en dat slechts een minderheid Hem als den Messias erkend heeft. 

Maar de geschiedenis van Israël, van geheel het Koninkrijk van God, bevestigt 

ten duidelijkste, dat de waarheid bij de meerderheid niet is. In het midden van 

een diep verbasterd geslacht was Noach, de enige die met de zijnen met God 

wandelde, en onder vele afgodendienaars werd Abraham als de enige geroepen. 

Tegenover een geheel volk, dat om een gouden kalf danste, stond Mozes alleen, 

en Elia, de enige, bood het hoofd aan vorst en volk, aan honderden priesters 

van Baäl. Alle Joden, die Jezus als hun Messias belijden, bekennen daarmede, 

dat zij zich voegen bij de minderheid van hun vaderen, die Jezus hebben erkend, 

gediend en verkondigd.155 

 

Moordaanslag  

De climax van de haatuitingen van Joodse zijde kwam twee jaar nadat het 

gebouw van de Zendingskerk in gebruik was genomen. Op 1 augustus 1858 

vond in de kerk een moordaanslag plaats. Schwartz hield een preek over 

Johannes 12 vers 26, Zo iemand Mij dient, de Vader zal hem eren’. Onder het 

preken kwam een Joodse jongeman ongemerkt de trap van de kansel op en stak 

de prediker een dolk in de linkerschouder. De aanleiding vormde het uitreiken 

van een traktaatje door enkele Amerikaanse christenen bij enkele synagogen. De 

jongeman meende dat Schwartz hierachter zat en wilde daarom wraak nemen. 

De predikant raakte zwaargewond. Capadose die ook aanwezig was, snelde naar 

de plaats des onheils om zijn vriend te helpen. Voor zijn leven werd gevreesd, 

maar gelukkig herstelde de gewonde prediker. In Nederland en Schotland 

werden gebeden opgezonden, die God verhoorde. De jonge dader was gegrepen 

en kreeg gevangenisstraf. Toen het met Schwartz wat beter ging, bezocht hij de 

moordenaar in de gevangenis. De gebeurtenis had de zendeling wel 

aangegrepen, maar hem meer gelouterd en versterkt om met kracht zijn werk 

voort te zetten.156  

 
155 Gedenkboek, 121-122. 
156 Wielenga. 25-26; Gedenkboek, 135 



 

52 

 

 De reacties in het land op deze moordaanslag waren verschillend. De 

‘modernen’ zagen deze gebeurtenis als een oordeel, omdat zij het zendingswerk 

in de vormen zoals Schwartz, Capadose voorstonden, afkeurden. Zij schreven 

zelfs een kritisch artikel ‘Het oordeel van de Amsterdamse correspondent van de 

Christian Times over de zendelingen voor de bekering der Joden’. Deze kritiek 

werd vooral geuit tegen het ‘genootschap’ van Da Costa en Capadose, die 

volgens hen als proselieten ‘het minst van allen voor dit werk geschikt zijn.’ Zij 

wakkeren alleen maar haat aan van Joden tegen christenen!157 

 

Oprichting ‘De Nederlandse Vereniging voor Israël’ 

 

Blijdschap bij het Amsterdamse Comité 

Het Amsterdamse Comité van de ‘Vrienden Israëls’ was ook blij met het 

nieuwe, veel grotere gebouw aan de Amstel. In 1857 gaven de leden van de 

Amsterdamse afdeling, Da Costa, Schimsheimer en Dinger, uitdrukking van hun 

blijdschap over het ontsluiten van ‘een fraai en ruim kerkgebouw op een plaats, 

waar vroeger de wereld een van haar hoogste vermaken genoot.’ Hierbij 

tekenden zij aan ‘dat de vooroordelen tegen de verwachting van de toekomstige 

bekering van de Joden en de wederoprichting van het Koninkrijk aan Israël aan 

de Heere Jezus Christus bij velen begonnen te wijken.’158  

 

In profetisch perspectief 

Da Costa, Schwartz en vooral de Schotten plaatsten de zending onder de Joden 

in profetisch perspectief. Dit kwam tot uitdrukking in artikelen in periodieken 

als ‘De Heraut’ maar vooral in de publicaties van Da Costa. Zo schreef hij in 

1855 zijn Vijfentwintig stellingen over de nationale wederoprichting van Israël 

en de wederkomst van de Heere Jezus Christus in heerlijkheid. Deze stellingen 

werden aangeboden ‘aan de Vergadering van Evangelische Christenen te Parijs 

in hun zitting van 30 augustus 1855.’ Da Costa was zelf niet aanwezig op de 

Evangelische Alliantie in Parijs, maar in ieder geval sloot zijn visie nauw aan bij 

die van de Alliantie. Het valt buiten het bestek van deze bijdrage om uitgebreid 

op de stellingen in te gaan.159  

Dit geldt ook voor de studie van de Zwitserse Réveilman Emile Guers 

(1794-1882): Israëls toekomst en herstel benevens een schets van het 

Duizendjarig Rijk (1875). Het werd uitgegeven door de Evangelische Alliantie 

en kwam in verschillende vertaalde edities op de markt. De Nederlandse 

vertaling verscheen met een aanbevelend woord van Schwartz, gedateerd januari 

 
157 Wielenga, 26. 
158 Gedenkboek, 131. 
159 Vijfentwintig Stellingen over de Nationale Wederoprichtng van Isrël en de Wederkomst 

van den Heere Jezus Christus in Heerlijkheid aan de Vergadering van Evangelische 

Christenen te Parijs, in hunne zitting van 30 Aug. 1855, n.p. 

 



 

53 

 

1863. Hoewel hij afstand neemt van de mening van Guers over het Vrederijk, 

geeft hij luid duidelijk zijn instemming met de schrijver weer en weerspreekt de 

zogenaamde vervangingsleer:  

 
En terwijl zij, waar ooit van bedreigingen tegen Israël gesproken wordt, 

volkomen bereid zijn, om aan het letterlijke Israël te denken, aarzelen zij niet, 

zodra er melding gemaakt wordt van een belofte, onmiddellijk hun eigen 

vroegere uitlegging te vergeten en te beweren, dat men hier moet denken aan 

het geestelijk Israël, ' t geen zij zelf zijn. Een zodanige handelwijze komt 

voorzeker niet overeen met Gods Woord, en kan nauwelijks eerlijk genoemd 

worden. Want wie geeft ons het recht, om het Woord van God naar ons eigen 

behagen, bijna zeg ik, in ons eigen voordeel uit te leggen?160 

 

Tegenover Rome, het Rationalisme en een in zijn stelsels verstrikt en verstijfd 

Orthodoxisme, beroepen wij ons op het Woord, dat wij in zijn letterlijke 

opvatting gehandhaafd willen zien. Wij verschillen soms van Guers en wel niet 

alleen in enkele bijzonderheden, maar zouden zijn beschouwing over het 

duizendjarig rijk niet als de onze willen erkennen. Nochtans aarzelen wij niet 

dit werk dringend aan te bevelen, en wel omdat het probeert recht te doen aan 

de Schrift, omdat de schrijver oprecht begeert de wil van God, de openbaring 

des Geestes, te kennen, omdat hij waarheden, die van het hoogste belang zijn, 

tot een rechte waardering van Gods gedachten over Zijn rijk in een helder licht 

plaatst.161 

 

Einde van het ‘Genootschap Vrienden Israëls’ 

Het genootschap van de ‘Vrienden Israëls’ werkte nauw samen met de zending 

van de Free Church. Op voorstel van Schwartz werd op 17 juni 1858 in de 

Schotse Zendingskerk de eerste algemene vergadering van het genootschap 

gehouden. Uit veel plaatsen in het land waren afgevaardigden naar Amsterdam 

gekomen. Capadose gaf een overzicht van het ontstaan van de ‘Vrienden Israëls 

en Schwartz verklaarde dat zending van de ‘Free Church’ van Schotland was 

voortgekomen uit de bidstonden die door plaatselijke comités werden 

georganiseerd. Da Costa wees op de rijke beloften die voor het volk van de 

joden gelden. Ook Nederland kon betrokken worden bij de vervulling van de 

profetieën over het oude bondsvolk! 

 
Nederland en Israël zullen erdoor gezegend worden. Reeds is de zegen 

merkbaar bij de hier aanwezige Israëlieten, die niet zoeken hun maagschap 

naar het vlees, maar het belang van het geestelijk Israël en van Nederland. Dr. 

Capadose had het voorrecht hier bidstonden in te voeren. De zending van Dr. 

 
160 E. Guers (J.B. Puttelaar, vert.), Israëls toekomst en herstel benevens een schets van het 

Duizendjarig Rijk, Amsterdam: A. van Oosterzee, 1875, citaat ‘Voorwoord’, II. 
161 E. Guers (J.B. Puttelaar, vert.), Israëls toekomst en herstel, citaat ‘Voorwoord’, III. 



 

54 

 

Schwartz, dat ook op veel manieren dienstbaar is aan het belang van Kerk, is er 

een vrucht van.162 

 

De woorden van Da Costa hadden op de aanwezigen indruk gemaakt. Ook 

de plannen die Schwartz had ontwikkeld voor de verdere uitbouw van het 

zendingswerk, vonden instemming. Capadose deed mededelingen ‘over de 

vruchten van de bidstonden onder de Joden, zowel bij bijzondere personen als in 

het algemeen.’ De voorzitter merkte hierbij ook op  dat ‘de zending van de Vrije 

Schotse kerk in Amsterdam een vrucht was van de bidstonden, een op velerlei 

wijze weldadige vrucht, zowel voor de Joden als voor Israël.’ Ds. H.W. 

Witteveen uit Ermelo die de zending een warm hart uitdroeg, sprak de wens uit 

dat de Amsterdamse commissie een permanente commissie zou gaan vormen en 

nauw met de Schotse zending samenwerken.163 En ds Felix gaf namens zes 

comités in Friesland het verzoek door ‘om de bidstonden in te richten voor de 

volheid der heidenen en de zaligheid van Israël.’ Daarop werd met instemming 

gereflecteerd. Aan het einde van samenkomst gingen de aanwezigen en naar de 

kerkzaal om met elkaar met gemeenschappelijk gebed af te sluiten. Er werd 

gebeden ‘voor de Christenheid, voor Israël en voor de heidenen, ten doel 

hebbende om door dit drievoudig snoer van voorbiddingen, van de God van alle 

genade af te smeken voor de uitstorting van de Heilige Geest over alle vlees.’164 

 
Heengaan van Da Costa  

Een zware slag voor Schwartz was het wegvallen van zijn grote steun bij het 

zendingswerk: Isaac da Costa. Deze overleed op 28 april 1860. Hij had de oprichting 

van de nieuwe ‘Vereniging’ niet mee mogen maken. Jarenlang was hij voorzitter van 

het Amsterdamse comité geweest. Schwartz schrijft een artikel ter nagedachtenis van 

deze voorman van het Nederlandse Réveil. Hij vertelt dat ze veel contact met elkaar 

hadden en over belangrijke zaken overleg pleegden. Da Costa was direct betrokken bij 

zowel het zendingswerk onder de Joden als het Schotse Seminarium.  Als docent 

verzorgde hij verschillende vakken en volgde hij de studieresultaten van studenten met 

verschillende achtergrond, waarbij sommigen tot colporteur van de zending werden 

gevormd. Schwartz begeleidde zijn broeder op weg naar de doods Jordaan. Meermalen 

sprak hij dan over Psalm 23. Hij liet later een boekje over deze Psalm uitgeven dat hij 

aan de weduwe Schwartz opdroeg.165 

 Bij de begrafenis getuigden, behalve Schwartz, ook andere medearbeiders die 

jarenlang met hem hadden samengewerkt. Zo getuigde J.W. van Loon als 

medebestuurder en -docent aan het seminarie: 

 
162 Gedenkboek, 134-135. Zie voor een uitgebreid verslag van deze vergadering: De Vriend 

Israëls, nr. 6, 41-44.  
163 De Vriend Israëls, nr. 6, 42; Gedenkboek, 135 
164 De Vriend Israëls, nr. 6, 43, 44. 
165 Zie vooral: C. Schwartz (red.), Ter gedachtenis Mr. Isaäc ds Costa, Amsterdam: H. de 

Hoogh, 1860. Ook: De Greef, 44-45 en C. Schwartz, De herder en de kudde. Overdenkingen 

naar aanleiding van Psalm XXIII, Amsterdam: H. de Hoogh, 1861. 



 

55 

 

 

Een laatste herinnering zweeft mij voor de geest. Het was toen hij reeds op het 

sterfbed lag uitgestrekt. Nog eenmaal liet hij ons nabij komen aan zijn bed, om 

met bevende lippen en bewogen hand de zegen van God te vragen op het werk 

dat hij had aangevangen en voortgezet, dat de uitbreiding van het Evangelie en 

de leer van Christus ten doel had en om ons aan te sporen, dat het werk ter ere 

Gods en tot heil van zoveel mensenzielen vruchtbaar te maken.166 

 

Sluiting van seminarie 

Met Da Costa viel een grote steunpilaar van de Schotse zending en de ‘Vrienden 

Israëls’ weg. De Schotse kerk zond dr. John Bonar naar Amsterdam om verder te 

overleggen over de continuïteit van de school. Zijn verslag somt de 

moeilijkheden op, die men tegenkwam. Bij het sterven van Da Costa kwam het 

gebrek aan sympathie bij de vrienden in de Hervormde kerk openbaar. Dan 

waren er de weinige vooruitzichten voor de afgestuurde studenten die niet 

verder toegelaten voor vervolgopleidingen aan de universiteiten. De 

overgebleven betrokkenen, Schwartz, Teding van Berkhout, Van Loon en De 

Neufville, waren somber over het bestaansrecht van de school.’ Ze voelden, 

zoals de heer Berkhout zei, dat God in zijn voorzienigheid de sleutel in de deur 

had gestoken, maar ze aarzelden om hem met hun eigen hand in het slot te 

draaien, en moesten dat dan ook door anderen laten doen als dat nodig was.’ 

Bonar bedankte hen voor hun medewerking en besloot in overleg op 17 

september 1861 tot sluiting van het seminarie over te gaan.167  

 

De nieuwe landelijke vereniging: ‘Nederlandsche Vereeniging voor Israël 

Het Amsterdamse comité vond in 1860 de tijd rijp om hun werk aan Schwartz 

over te dragen. Schwartz maakte nu deel uit van het comité. Enkele leden traden 

af en nieuwe leden werden toegevoegd. Hoewel niet alle plaatselijke comités 

zich bij het genootschap aansloten, kreeg het steeds meer aanhang. Op de 

vergadering van november 1860 werd besloten om de structuur van het 

genootschap vastere vorm te geven.  In het blad van de ‘Vrienden’ werd op 31 

juli 1860 reeds melding gemaakt van de plannen om de werkzaamheden van de 

‘Vrienden’ onder te brengen bij een nieuwe vereniging. De bidstonden zouden 

worden voortgezet en uitgebreid. Schwartz zal een aantal predikanten benaderen 

om in de periode van september 1860 tot september 1861 in de bidstonden voor 

te gaan en daarbij de ‘Twaalf kleine profeten’ uit te leggen. Thema’s die dan aan 

de orde moeten komen zijn de nationale bekering van Israël en de zegen voor 

alle volken die hierop zal volgen. Ook wordt melding gemaakt van het 

 
166 Gedenkboek, 99-101, citaat 101. 
167 De Gaay Fortman, Figuren uit het Réveil, 132, citaat 132, ‘They felt, as Mr. Berkhout said, 

that God in His providence had put the key into the door, but they hesitated with their own 

hand to turn it in the lock, and must that to other, if it must be done.’ 



 

56 

 

voornemen om een evangelist die aan het seminarie wordt opgeleid, aan te 

stellen zodra hij zijn studie heeft afgerond.168 

Zo werd de “Nederlandsche Vereeniging voor Israël’ opgericht. In het 

eerste jaarverslag dat op de jaarvergadering in oktober 1862 werd gepresenteerd, 

werd met blijdschap meegedeeld dat de nieuwe vereniging 1500 telde en dat 20 

afdelingen zich hadden aangesloten. De secretaris meldt: ‘Deze verwachting is 

het gehele jaar door steeds meer en meer door de uitkomst overtroffen.’ Jammer 

genoeg kreeg ook deze vereniging geen koninklijke goedkeuring!169 

 Het blad van De Vrienden Israëls hield met de oprichting van de nieuwe 

vereniging in 1861 op te bestaan. Merkwaardig is de opmerking van Schwartz in 

de jaargang dat de redactie van dit blad dezelfde is als van die van De Heraut. 

Het blad De Vrienden Israëls hield echter in 1861 op te bestaan en werd in 

januari 1862 opgevolgd door nummer 1 van De hope Israëls, het orgaan van de 

nieuwe vereniging. Redacteur Schwartz zette uiteen wat de intenties van het 

bestuur van nieuwe vereniging waren: 

 
Wij wensen de voortzetting van de Vriend Israëls maar in zeer gewijzigde vorm 

te zijn… Wij wensen het voornaamste van hetgeen door Israël en voor Israël 

geschiedt mee te delen. Beide zijn nodig om Israël recht te kennen en de kennis 

van dit volk te vermeerderen. Dat is onze behoefte. Wij zijn het orgaan van de 

Nederlandse Vereniging voor Israël, waarvan het doel is: Israël tot Christus te 

brengen en de christenen op Israël te wijzen (…). Wij zullen ons erin verblijden, 

zo men ons gepaste korte stukken en ontmoetingen met en getuigenissen van  

Israëlieten meedelen wil (…).170  

 

Zegen en teleurstelling 

In hoeverre was de oprichting van de landelijke vereniging effectief ten opzichte 

tot de oude situatie van het zendingswerk? Was het aantal mogelijkheden om het 

werk onder de Joden te verbreden nu verbreed? Schwartz was positief over de 

voortgang van het werk. Hij schreef in februari 1862: 

 
Wij moeten wel geloven, dat de Heere de gebeden, die sinds jaren door de 

Vrienden Israëls opgezonden werden, in deze dagen op ons klein geloof op 

beschamende wijze verhoort. Wanneer wij bedenken, dat zich binnen weinige 

weken twee-en-dertig predikanten en 5 à 600 leden bij de jeugdige Vereniging 

aangesloten hebben, dan moeten wij wel erkennen, dat de God van Israël de 

harten van Zijn kinderen hiertoe heeft bewogen, en Hij zich over Zijn volk wil 

ontfermen. De vruchten der veelvuldige gebeden van de Vrienden Israëls 

worden thans geplukt, en wij oogsten wat ook zij, worstelende met de Heere, 

gezaaid hebben.171 

 
168 De Greef, 45-46. 
169 Gedenkboek, 134 137-140; Wielenga, 14-16.  
170 Wielenga, 15, citaat 15; De Greef, 43-44. 
171 Gedenkboek,137-138. 



 

57 

 

 

De verbreding van het draagvlak had niet direct successen voortgebracht, maar 

Schwartz was positief, omdat hij de vruchten van het gebedswerk van de 

‘Vrienden’ zag opkomen onder een nieuwe organisatie. En de hartelijke 

adhesiebetuigingen uit het hele land waren een stimulans om het werk voort te 

zetten. Hij schreef in ‘De Heraut’’ ‘dat een zo spoedige medewerking uw 

verwachting overtroffen heeft (…). Deze toonzetting verwekte ook op de eerste 

jaarvergadering op 22 oktober in 1862 nieuwe impulsen. Schwartz memoreerde 

in zijn openingswoord de onopgeefbare band tussen de christengemeenten en 

Israël:  

 
Het welzijn van de gemeente is en blijft immer nauw met Israëls welzijn 

verbonden. Dreigt de gemeente nu in het heidendom weg te zinken, ontkent het 

ongeloof de wonderen en feiten van de openbaring, de persoonlijkheid zelfs van 

God, , tegenover deze loochening staat één feit: het bewaarde Israël. Israël te 

midden van de volken verstrooid en vaak door die volken voortgedreven en 

verjaagd.172 

 

Intussen ontwikkelde Schwartz nieuwe initiatieven om meer interesse de kweken 

onder de Joodse bevolking. In het decembernummer van 1862 van De Hope Israëls 

geeft hij een verslag van een kinderkerstfeest op Tweede Kerstdag in de Zendingskerk. 

Het was ‘een eerste proefneming om het Kerstfeest in betrekking te stellen tot Israëls’. 

Er waren 1200 kinderen op af gekomen. ‘De vrolijke gezichten van de kinderen, de 

opgewekte stemming van de bijeenkomst, het bezielde en bezielende woord van de 

sprekers, gezang en gebed, alles tezamen makt het feest dat wat het is en dat kan men 

immers niet op het papier weergeven’.173    

 Het succes van het kinderfeest was reden voor de oproep aan alle plaatselijke 

afdelingen van de Vereniging om het voorbeeld van Amsterdam te volgen. Maar 

alleen de hoofdstad en Hilversum gingen over de oprichting van een 

Kindergenootschap voor Israël (1863). De Vereniging gaf vanaf 1869 een eigen 

maandblaadje uit dat onder Joodse kinderen werd verspreid. Maar na verloop van tijd 

liep de belangstelling hiervoor terug. In oktober 1864 werd door enkele vrouwen een 

Zustervereniging voor Israël opgericht. Maar hun pogingen om ‘arme meisjes uit 

Israël te onderwijzen en langs die weg met hun ouders in aanraking te komen’ door 

zondagsscholen en breischolen te stichten werkten averechts. Door de tegenstand van 

Joodse zijde moesten de vrouwen hiermee stoppen. Zij beperkten zich tot het uitdelen 

van liefdegaven en het uitdelen van traktaatjes.174   

 Als redacteur van De Heraut en De Hope Israëls schreef Schwartz regelmatig 

over incidenten bij zendingsactiviteiten. Zo lezen we dat bij het uitdelen van 

traktaatjes de colporteur door een groep Joden in elkaar werd geslagen. ‘Wij kunnen 

niet door de straten van de Joden gaan, zonder aan allerlei baldadigheden blootgesteld 

 
172 Gedenkboek, 140. 
173 De hope Israëls, 1862, nr. 4, december; Wielenga, 16.  
174 Wielenga, 16-17. 



 

58 

 

te zijn.’ Proselieten werden verhinderd om in Jodenwinkels te kopen. Scheldpartijen 

en pesterijen waren aan de orde van de dag. Het was om moedeloos te worden.175  

 Hoopgevende gebeurtenissen waren doopdiensten van tot geloof gekomen 

Joden. Het blad The scattered nation spreekt in een uitgave in 1867 van ‘van ongeveer 

vijftig Joden, jong en oud, in een periode van vijftien jaar’.176 Zo werd een heel gezin 

gedoopt in de Zendingskerk. Maar de vader van het gezin werd op alle mogelijke 

manieren dwarsgezeten. Hij werd met stenen bekogeld en raakte hierdoor gewond. 

Met Stefanus riep hij uit op zijn sterfbed: ‘Heere, reken hun deze zonde niet toe!’ En 

vaak zei hij: ‘Het gebed dat ik voor hen doe is tot hun zaligheid.’ Zo eindigde hij zijn 

leven.177  

 Ten opzichte van de totale Joodse gemeenschap is het aantal dopelingen gering.  

In feite hebben zijn initiatieven om andere methoden te gebruiken niet het gewenst 

resultaat opgeleverd. De Joodse gemeenschap in Amsterdam bleek in de praktijk een 

onneembare vestiging te zijn. Volgens Schwartz kwam doordat de Joden in een wijk 

bij elkaar woonden en daar de dienst uitmaakten. Zij werden daarbij geholpen door de 

rabbijnen die ook in geschrifte felle agressie toonden naar Schwartz en zijn 

colporteurs. Schwartz zelf durfde zich niet in de Jodenwijk te vertonen! Overigens 

bezocht hij in werkelijkheid geen Joden!178 

  

Vertrek en overlijden van Schwartz 

 

Schwartz neemt afscheid 

Een zware slag voor het zendingswerk was het door Schwartz ingediende 

ontslag! Hij had namelijk in 1864 een beroep naar Londen aanvaard. Wat kan de 

reden zijn van zijn plotseling vertrek? Volgens Saphir meent Schwartz in 

Engeland ‘een gunstiger en ruimer arbeidsveld te hebben voor zijn arbeid onder 

Israël’.179 In De Heraut van 8 juli 1864 noemt hij de bekende Messias-

belijdende Jood Ridley H. Herschell die met zijn gemeente een eenparig beroep 

om hem had uitgebracht.180  

 De verslagenheid in Amsterdam was groot. Vele brieven van hoog tot 

laag bereikten zijn woning om hem tot andere gedachten te bewegen. Hij bleef 

echter bij zijn standpunt. Men giste naar de redenen van zijn ontslag: Speelde de 

sluiting van het Seminarie een rol? Had het maken met de tegenstand van de 

Joodse bevolking? Schwartz verklaarde echter dat hij niet om die redenen 

Nederland ging verlaten. Toch verheelt hij niet dat de zending onder de 

Nederlandse Joden grote bezwaren kent.  In De Heraut van 29 juli 1864 

verklaart hij:  

 
175 Wielenga, 24-25. 
176 The scattered nation, juli 1867, ‘about fifty Jews, young and old, in fifteen years’. Dit 

volgens een mededeling van Moody Stuart. Bastiaanse beweert dat het moeilijk te zeggen is 

hoeveel Joden Schwartz gedoopt heeft? Bastiaanse, Jodenzending, deel 1, 48. 
177 Gedenkboek, 188. 
178 Bastiaanse, Jodenzending, deel 1, 47-48. 
179 De Greef, 22. 
180 Gedenkboek, 142. 



 

59 

 

 
Na rijp en biddend overleg is het mij gebleken, dat de Heere mij naar 

Engeland roept, en daarom heb ik gemeend aan die roepstem gehoor te 

geven, al ben ik in het geheel niet ongevoelig voor de verschillende aanzoeken 

om te blijven; al kost het mij veel, Nederland eerlang te moeten verlaten, en van 

hen, met wie ik mij in den Heere verbonden gevoel, te scheiden.181 

 

De Reveilvrienden lieten Schwartz node gaan. Op 21 september vertrok 

hij naar Londen. Vijftien jaar, van 1849 tot 1864, in Amsterdam gewerkt. In de 

jaren die volgden blijft hij de redactie van De Heraut voeren. In 1866 probeerde 

de Free Church hem te bewegen weer naar Nederland terug te keren. Maar in 

januari van het volgende jaar verklaarde hij in Londen zullen blijven. Zijn werk 

daar was veel meer omvattend en de resultaten hoopgevend.182  

 Bij alle waardering voor het werk van Schwartz staan kritische noties van 

onder andere Capadose. Deze had vooral moeite tegen het optreden van 

Schwartz binnen de Vereniging als zou de Schotse zending de toon aangeven en 

het werk van de Hollandse colporteurs een verlengde zijn van de Free Church. 

Capadose was van mening dat het werk van de ‘Vrienden’ de uiteindelijke de 

stoot had gegeven tot de georganiseerde zending. 183 In dit verband is het 

tekenend dat terrwijl Schwartz geen huisbezoeken deed, door de Vereniging 

uitgezonden colporteurs en evangelisten met gevaar van eigen leven soms 

jarenlang vele gesprekken met Joden wisten te voeren.184  

 

Levenseinde 

De jaren na zijn vertrek had Schwartz praktisch geen contact meer met de 

Amsterdamse vrienden. De Schotse kerk wilde echter het werk onder de Joden 

in Nederland zomaar niet loslaten. Anderen werden aangezocht om het werk 

voort te zetten. Enige maanden vóór het overlijden van Schwartz verzocht de 

Free Church Schwartz elk jaar vier of vijf weken in Amsterdam door te brengen 

om de stand van zaken van de zending door te spreken. Hij zou dan ook in 

combinatie met visitatiebezoeken naar Bohemen en Hongarije kunnen reizen. 

Vanwege oorlogsgeweld vanuit Oostenrijk ging het laatste niet door. Wel ging 

hij in augustus 1870 naar Holland, waar hij door vele vrienden hartelijk werd 

ontvangen. Hij preekte twee zondagen in de Zendingskerk. Zijn bezoek was een 

grote verkwikking, zowel voor de Reveilvrienden als voor hemzelf.185  

Capadose was heel blij met zijn komst en nodigde hem uit om bij hem in 

Den Haag te logeren. Hij besefte niet dat dit het laatste contact met hem was, 

 
181 Gedenkboek, 142. 
182 Gedenkboek, 143. 
183 Bastiaanse, Jodenzending, deel 1, 48-49. 
184 Bastiaanse, Jodenzending, deel 1, 50. J. Schlitt werkte na zijn opleiding aan het Seminarie 

twintig jaar als zendeling onder de Joden. 
185 Greef, 22-24; Gedenkboek, 143-144.. 



 

60 

 

want na zijn terugkeer in Londen overleed hij, om precies te zijn op 24 augustus 

1870. Capadose schreef het volgende in een gedenkboekje dat hij in 1871 liet 

uitgeven: 

 
Daarom schreef ik hem zodra ik van zijn overkomst in Holland verwittigd was, 

dat hij bij mij moest komen logeren. Hij nam het aan: ’s avonds kwamen wij 

met oude en nieuwe vrienden van Schwartz bij elkaar. Hij las uit de profetie van 

Jesaja en bad. Wij brachten de avond recht aangenaam door. Na zijn teruggaan 

naar Amsterdam, kreeg ik van hem nog een hartelijke brief, de laatste die hij 

geschreven heeft. Hij vertrok een dag daarna, naar de zijnen, komt in Londen 

en bij zijn familie goed aan, en de volgenden dag … is hij in ’t huis des Vaders. 

Nooit waren wij zoo hartelijk verbonden geweest als deze laatste keer. Het 

laatste gezang dat hij met enkele vrienden bij mij thuis heeft gezongen was: 

 

Jezus! Uw verzoenend sterven 

Blijft het rustpunt van ons hart …  

 

Dit zong de broeder in blakende gezondheid op de avond van 19 augustus in het 

midden van zijn liefhebbende broeders, en enige dagen later was zijn oog 

gebroken en tekende het doodzweet op zijn aangezicht. En hij genoot de vrucht 

van het verzoenend lijden van zijn Heiland, die hem een plaats bereid had in het 

huis des Vaders. Wie is een God als onze God?186 

 

In het blad van de Vereniging, De hope Israëls dat door Schwartz in 1862 werd 

gesticht, staat een met zwarte rand omgeven bericht van het hoofdbestuur waarin 

melding gemaakt wordt van het sterven van Schwartz. Het opschrift van dit 

rouwbericht luidt: ‘Weet gij niet dat te dezen dage een vorst, ja een grote in 

Israël gevallen is’ (2 Samuël 3:38). Ook in de Heraut wordt in het laatste 

nummer van 1870 melding gedaan van zijn grote betekenis. Behalve dat hij de 

Joden ervan wilde overtuigen dat Christus de Messias is, gaf hij aan de 

christenen door wat voor een schat Bijbelse profetieën bevat ten aanzien van de 

toekomst van Israël.187 

 De band tussen de Vereniging en de Schotse kerk bleef ook na het 

overlijden van Schwartz bestaan. Op 7 augustus 1865, een jaar na het vertrek 

van Schwartz, werd dit in de Schotse Zendingskerk nog eens benadrukt door 

twee afgevaardigden van de Free Church, W. Wood en J. Thomson. Wood zei 

bij die gelegenheid: 

 
Schotland is zeer nauw aan Holland verbonden. Juist 200 jaar geleden werden 

de Christenen in Schotland zwaar verdrukt en vervolgd. Het werd de 

Protestanten niet vergund in een Godshuis samen te komen; zelfs op afgelegen 

 
186 A. Capadose, Ter gedachtenis aan dr. Carl Schwartz, Amsterdam: H. de Hoogh, 1871, 42. 

Het gedenkboekje geeft 21 augustus als sterfdag van Schwartz, maar dit is niet juist. 
187 De Greef, 24. 



 

61 

 

plaatsen in de open lucht mochten zij geen godsdienstoefening houden; hun 

goederen werden verbeurdverklaard en hun leven bedreigd.188 

 

Voortgang van het zendingswerk 

 

De steunpilaren vallen weg 

Schwartz was één van de steunpilaren van de zendingsactiviteiten die vanuit de 

Nederlandse Vereniging voor zending onder Israël werden onderhouden. Da 

Costa en Capadose waren de andere twee. Zij hadden zo nadrukkelijk het 

stempel gezet op het doel en de arbeid van de Amsterdamse vereniging. Met het 

overlijden van Capadose in 1874 werd een tijdperk afgesloten. De Hope 

Israëlsverscheen in januari 1875 in rouwgewaad en vermeldde dat de laatste van 

het Driemanschap, waaraan de zending onder de Joden in ons vaderland zoveel 

te danken had, op 16 december 1874 was ontvallen.189  

De Vereniging ging ook na het overlijden van de drie, Da Costa, 

Capadose en Schwartz, met haar activiteiten verder. In 1908 werd zij eigenaar 

van het gebouw van de Schotse Zendingskerk. Het blad De Heraut ging in 1870 

over in de handen van dr. Abraham Kuyper. Het officiële orgaan van de 

Nederlandse Vereniging voor Israël bleef bestaan tot 1938.190  

 

Opvolging Schwartz 

Ds G. Barger had al vóór het overlijden van Schwartz de redactie van De Heraut 

overgenomen. De Free Church benoemde in mei 1867 tot opvolger van 

Schwartz de Jood Theodore Jonas Meyer (1819-1896). Hij nam bij zijn intrede 

het voorzitterschap van de Vereniging op zich.191  

Meyer was afkomstig van Pruisen (Duitsland). Na zijn bekering tot het 

christelijk geloof ontmoette hij Schwartz in Berlijn die hem op veel punten 

nader onderwijs gaf in de protestantse leer. Op advies van Schwartz ging hij 

naar Schotland om daar verder te studeren. Na vanuit de Free Church missionair 

werk onder de Joden in verschillende landen gedaan te hebben, ging hij in 1867 

naar Amsterdam. In 1871 verliet hij Nederland om in Londen, waar hij zijn 

zendingswerk voortzette.192 

Meyer nam in 1868 het initiatief om wekelijks met de Christenen uit 

Israël speciale verdiepingsbijeenkomsten te houden waaraan 40 tot 80 personen 

deelnamen. Daarbij werden deze bekeerlingen regelmatig door de zendelingen 

en door leden van de ‘Zustervereniging’ thuis bezocht. Juist deze groep had het 

 
188 Gedenkboek, 156. 
189 Gedenkboek, 154. 
190 Gedenkboek, 110-111, 155-161. 
191 Wielenga, 17. 
192 Zie voor een beknopte levensbeschrijving: Dickie, ‘Jewish ministers of the nineteenth-

century Free Church of Scotland’, III. Jonas Meyer (later known as Theodore Jonas Meyer), 

1819-1896’, 154-158. 



 

62 

 

heel moeilijk in de Jodenwijk waar zij woonden. Deze nazorg had eigenlijk veel 

eerder moeten gebeuren!193  

  Na Meyer werd de Nederlander Adriaan van Andel aangesteld. Hij 

werkte van 1871-1878 in Amsterdam. De Schotse kerk riep hem tegen zijn zin 

terug naar Edinburgh. Zijn opvolger was de Jood dr. Alexander Fürst (1831-

1899) uit Straatsburg die van 1884 tot 1886 in de hoofdstad arbeidde.194 Fürst 

moest na een conflict met de Vereniging het veld ruimen. In een brief van de 

Free church aan Fürst wordt gesproken over ‘hindernissen en moeilijkheden’ die 

de Schotse Zending in Nederland ondervonden had, zonder deze concreet te 

maken. Na het vertrek van Van Andel en Fürst kwam er een einde aan de 

zending van de Free Church in Amsterdam.195  

  

Einde van de Jodenzending in Amsterdam 

De Nederlandse Vereniging Israël zette het zendingswerk zonder samenwerking 

met de Schotse zending voort. Het gebouw van de Zendingskerk dat op naam 

stond van de Free Church werd, nadat zij zich in 1886 uit Nederland had 

teruggetrokken, aan de Vereniging ter beschikking gesteld. In 1908 kwam het 

gebouw op naam van de Vereniging te staan, die het met giften kocht van de 

voortzetting van de Free Church, de United Free church. De naam op de gevel 

werd ‘Salvatori’. Op den duur voldeed het gebouw niet meer aan de behoefte 

van de Vereniging en werd het verkocht. Nu is het een theater dat de naam van 

‘De Kleine Comedie’ draagt. Onwillekeurig roept deze naam associaties op met 

de ‘Franse schouwburg’ uit de tijd dat het eerste gebouw voor de Jodenzending 

aan de Oudezijds Voorburgwal werd aangekocht!196  

 De ‘Nederlandse Vereniging Israël’ beëindigde haar zendingsactiviteiten 

in 1942. Zij werd verboden door de Duitse bezetter die het verenigingsgebouw 

met inventaris en archief in beslag nam. ‘Dinsdag 10 februari 1942 was de dag 

waarop de zendelingen van de N.V.V.I. voor de laatste maal aan de 

Andrieszkade bijeenkwamen voor de wekelijkse bespreking van hun arbeid.’ 

Daarna werd de vereniging van hogerhand ontbonden. Zij werd verboden door 

de Duitse bezetter die het verenigingsgebouw met inventaris en archief in beslag 

nam.197 De trieste afloop van de zending liep parallel met de wegvoering van het 

grootste deel van de Joodse gemeenschap in Nederland naar de 

concentratiekampen van de bezetter, waar de meesten werden vermoord.  

 

Samenvatting en conclusie 

 
193 Bastiaanse, Jodenzending, deel 1, 55-56. 
194 Zie voor hen: Dickie, ‘Jewish ministers of the nineteenth-century Free Church of 

Scotland’, IV.’Alexander Fürst, 1831-1899, 158-161; Van Andel, Dickie, 161. 
195 Zie: Walker, Chapters from the history of the Free Church of Scotland, 173-174; 

Bastiaanse, De Jodenzending, deel 1, 63-64. 
196 Gedenkboek, 160-162. 
197 Bastiaanse, De Jodenzending, deel 1, 48.  



 

63 

 

 

De liefde voor Israël en de daaruit voortvloeiende christelijke zending is een 

integraal onderdeel van de internationale Réveilbeweging in de negentiende 

eeuw. We moeten deze beweging plaatsen in het kader van nieuwe 

eschatologische inzichten met betrekking tot de toekomst van het Joodse volk. 

Hierbij gaat het vooral over de letterlijke vervulling van de Bijbelse profetieën 

over de terugkeer van het volk naar hun eigen land en een nationale bekering tot 

het christelijk geloof. 

 De herleving van deze Bijbelse verwachting kwam eerst in Engeland tot 

ontwikkeling en vandaar uit schoot zij wortel in Schotland. Daar werd zij vooral 

beïnvloed door lezingen van de Schotse predikant Edward Irving over de 

toekomst van Israël die hij in Edinburgh hield. Zijn pré-chiliastisch standpunt 

werd onder meer door de gebroeders Andrew en Horatius Bonar overgenomen. 

De invloed van Irving was ook merkbaar in Nederland. Zowel Da Costa 

als Capadose werden ingewonnen voor de letterlijke vervulling van de 

profetieën over Israël. Geschriften van dezelfde Irving speelden daarbij een rol. 

Door contacten tussen Schotse en Nederlandse vertegenwoordigers van 

het Réveil kwam een gemeenschappelijk verwachtingspatroon over het Joodse 

volk naar voren. Deze betekende een stimulans om zending onder de Joden die 

een grote groep vormden in Amsterdam, ter hand te nemen. Carl Schwartz werd 

als zendeling in de hoofdstad aangesteld. 

Ondanks alle inspanningen lijkt het erop dat de resultaten van de Schotse 

zending pover bleven. Het is de vraag of de samenwerking van Schwartz en de 

Nederlandse zending effectief was. Lagen de ambities van Schwartz niet meer 

op theologisch terrein? Bemoeide hij zich meer met de geestelijke situatie in de 

Nederlandse landskerk dan dat hij buiten kansel en studeerkamer Joden zocht te 

bereiken met het Evangelie? Dit zijn vragen die niet gemakkelijk zijn te 

beantwoorden.  

In de studie van J.F.L. Bastiaanse over de Jodenzending wordt een 

conclusie getrokken over de beëindiging van de samenwerking met de Free 

Church. Hij schetst eerst hoe dat het vertrouwen in de laatste zendeling die de 

Free Church naar Amsterdam had uitgezonden, door de Nederlandse Vereniging 

werd opgezegd. Maar dit stond niet op zichzelf. Hij vervolgt: 

 
Fürst moest het veld ruimen na een conflict met de N.V.V.I., waarbij hij de 

Schotten duidelijk aan zijn zijde had en waarvan we wel het verloop maar niet 

de diepste grond kennen. Het is na dit alles echter wel duidelijk , dat de 

aanvankelijk hooggestemde verwachtingen betreffende de samenwerking tussen 

de Schotse commissie voor de Jodenzending en de N.V.V.I., welke gebaseerd 

waren op de gemeenschappelijke Gereformeerde erfenis en op de historische 

banden tussen beide landen betrekkelijk snel bekoelden; vervolgens dat er 

tussen beide verenigingen diepgaande verschillen van inzicht bestaan hebben, 

en dat met her vertrek van Schwartz geleidelijk aan  ook de ‘harde lijn’ uit de 



 

64 

 

Jodenzending verdween om met het terugtrekken van de laatste Schotse 

zendeling ruim baan te maken voor de ‘Nederlandse lijn’ van Da Costa.198 

 

Conclusie 

De vraag doet zich voor of de conclusie van Bastiaanse niet te voorbarig is en te 

weinig door feiten wordt onderbouwd. Het is wel duidelijk dat tussen de 

Vereniging en de Schotse Free Church fricties waren. Ondanks de kritiek van 

Capadose op Schwartz, had de zendeling alle vertrouwen van het Amsterdamse 

comité bij monde van Da Costa. Dit was niet geval van zijn opvolgers Van 

Andel en Fürst. Dit betekende dat de Vereniging noodgewongen de touwtjes in 

eigen handen moesten nemen. Deze taak heeft zij nadat de samenwerking met 

Schotland werd beëindigd zeker gedaan. Uit de vervolggeschiedenis blijkt dat de 

continuïteit van het zendingswerk was gewaarborgd. De basis die zowel door de 

Schotse Free Church in samenwerking met de Nederlandse ‘Vrienden Israëls’ en 

de NVVI was gelegd, werd met veel zegen uitgebreid! 

  

 

 

 

 

 

 

 
  

 
198 Bastiaanse, De Jodenzending, vol 1, 63-64. 



 

65 

 

 


