JODENZENDING REVEIL SCHOTLAND/NEDERLAND

Onderstaande bijdrage is de brontekst van een aangepaste Engelse
vertaling die geplaatst gaat worden in het ‘Historical Journal of the Scottish
Reformation Society.

Dordrecht, 19 september 2025
Leen J. van Valen



Om het geestelijk welzijn van het Joodse volk
Schotse en Nederlandse negentiende eeuwse Réveil in codperatie
For the spiritual well-being of the Jewish people

Scottish and Dutch nineteenth-century Revival (Réveil) in cooperation

Om het geestelijk welzijn van het Joodse volk
Schotse en Nederlandse negentiende eeuwse Réveil in cooperatie
Leen J. van Valen

Geen ander volk heeft een dergelijke gang door de geschiedenis beleefd
als de afstammelingen van het verstrooide Bijbelse volk. Het schouwspel
van hun lot is de gehele aarde: van het Nabije QOosten, van Egypte en
Afrika loopt hun weg naar Europa en naar Amerika en eveneens naar
Indié en China.

Werner Keller

Het Historical Journal Scottish Reformation Society, volume 12 (2022) geeft
een overzicht van Joodse predikanten van de negentiende eeuw die een plaats
hadden binnen de Free Church of Scotland. Zij bevat korte levensschetsen van
Solomon Schwartz, Jonas Meyer en Alexander Fiirst die kortere of langere tijd
vanuit de Free Church betrokken waren bij de Jodenzending in Amsterdam, de
hoofdstad van Nederland. Dit zendingswerk geschiedde in nauwe samenwerking
met vertegenwoordigers van het Nederlandse Réveil, zoals de Messias-
belijdende Joden Isaidc da Costa en Abraham Capadose.

Deze bijdrage geeft een beeld van de Jodenzending in Amsterdam in de
context van de Réveilbewegingen in Schotland en Nederland binnen het netwerk
van het internationale Réveil.!

Volk in verstrooiing

I'R.J. Dickie, ‘Jewish ministers of the nineteenth-century Free Church of Scotland’, in:
Historical Journal Scottish Reformation Society, vol. 12,2022, 127-194.

2



Toekomst van Israél

De geschiedenis van het Joodse volk na de Pinksteruitstorting in Handelingen 2
wordt getekend door een veelvoud van dieptepunten. Vooral na de verwoesting
van de tempel in Jeruzalem door de Romeinen in het jaar 70, werd het volk
verstrooid in veel landen. Dit geldt niet alleen voor de twee stammen Juda en
Benjamin, maar ook voor de tien stammen die ca. 700 jaren voor Christus
werden weggevoerd naar Assyrié.

De Joden werden niet alleen verstrooid onder de volken, maar hun positie
stond in de loop der eeuwen onder zware kritiek, waarbij zij op veel manieren
werden onderdrukt en gediscrimineerd. De gevestigde kerk speelde daarbij een
belangrijke rol. Zo werd de Joden, zowel tijdens de rooms-katholieke bedeling
als bij de Reformatie in de zestiende eeuw, een plaats ontzegd in het heilsplan
van God. De zogenaamde vervangingsleer ging ervan uit dat de kerk in de plaats
van Israél gekomen was. Dit betekent dat de beloften aan Israél werden
toegepast op de kerk van het Nieuwe Testament, als het geestelijk Israél.”

Engelse en Schotse puriteinen uit de zeventiende eeuw en ‘oude
schrijvers’ in de Nederlanden, zetten uiteen dat voor het volk Israél nog
onvervulde beloften uit de Schriften gelden. Als bewijs gold vooral Romeinen
11, waarin de apostel Paulus benadrukt dat algemeen herstel van Israél als natie,
met als climax een nationale bekering van het volk, te verwachten is. Na alle
dieptepunten in de wereldgeschiedenis na Pinksteren, volgt dan een geestelijke
bloeitijd voor het Joodse volk, waarin ook de heidenen zullen delen.?

In dit licht moeten we een preek van de Schotse predikant Thomas Boston
plaatsen, als ‘aanmoediging om te bidden voor de bekering van de Joden’. Deze
hield hij op 11 maart 1716 in zijn woonplaats Ettrick. Het verlangen naar een
geestelijke opwekking krijgt volgens hem eerst gestalte als deze vergezeld gaat
met het gebed voor het Joodse volk. Zo merkt hij op:

Hebt u liefde tot onze Heere Jezus Christus, tot de uitbreiding van Zijn
koninkrijk en heerlijkheid in deze wereld? Bidt dan, ja bidt ernstig om de
bekering van de Joden. Hebt u niet geleerd te bidden: ‘Uw koninkrijk kome’?
O, wat een vermeerdering van roem voor de Middelaar zal hun bekering zijn!
Verlangt u dat de kroon op Christus' hoofd in groter glans zal schitteren en
heerlijker wordt gezien dan ooit tevoren in de wereld? Laat ons dan instemmen

2 Een goed overzicht van de diaspora en de vervolgingen is: Werner Keller, ... En zij werden
verstrooid onder alle volken, De geschiedenis van het Jodendom na het Bijbelse tijdvak,
Zwolle: La Riviére & Voorhoeve, n.y.

3 Van Valen, ‘Eindverwachting en opwekking. De visie van de puriteinen op de toekomst van
het Joodse volk’, George Whitefield bulletin, 1 en 2, 2003; Graafland, ‘De
toekomstverwachting der Puriteinen en haar invloed op de Nadere Reformatie’, in

Documentatieblad nadere Reformatie, 3e jaargang, nr. 3, 1979.

3



met de grote schare: ‘Halleluja! Want de Heere, de almachtige God, heeft als
Koning geheerst,’(Openb.19:6).*

Zending onder de Joden

Het verlangen naar de nationale bekering van het Joodse volk kreeg aan het
einde van de achttiende eeuw in het Engelse taalgebied gestalte in het
ondernemen van zendingsactiviteiten. De oprichting van het ‘Londense
genootschap tot bevordering van het christelijk geloof onder de Joden’ (London
society for promoting Christianity among the Jews) in 1809 volgde op de vorming
van genootschappen voor buitenlandse zending in 1793 en 1795. De aanleiding
tot de oprichting van het Londense genootschap was de komst van Joseph
Samuel C.F. Frey (1771-1850) in 1801 naar Engeland. Frey was een Poolse
Jood, die tot het christelijk geloof was bekeerd. Zijn getuigenis maakte diepe
indruk op veel christenen. Hij sprak ook voor groepen volksgenoten. De
tegenwerking vanuit de synagogen was groot. Slechts enkele Joden gaven zich
aan Christus over.’

Lewis Way (1772-1840) was één van de oprichters van het genoemde
Londense genootschap. Vanaf jonge leeftijd werd Way beinvloed door
evangelische geestelijken (Evangelicals)als Charles Simeon van King's College,
Cambridge, en ook door leden van de Clapham Sect, waaronder William
Wilberforce. Na de erfenis van een groot legaat van John Way (die geen familie
was, ondanks dat hij dezelfde achternaam had) wijdde Lewis Way zijn fortuin,
en ook zijn huis, aan werken in Gods koninkrijk. Hij was actief in het Londens
genootschap. Op een gegeven moment liet hij een aantal jonge Joodse mannen,
die tot het christelijk geloof waren bekeerd, bij hem logeren, met het oog op het
opleiden van hen tot zengingswerkers. In 1817 maakte hij een lange reis door
Nederland, Duitsland, Polen en Rusland, waarbij hij Joodse gemeenschappen
bezocht. Toen hij Moskou bereikte, had hij vier audiénties bij tsaar Alexander I.
In 1823 maakte Way nog een reis, naar het Heilige Land.®

4 Boston, ‘De bekering van Israél. Aanmoediging om te bidden voor de bekering van de
Joden’, Ned. uitg. Elspeet: Bolier, z.j.; brontekst: Boston, The Complete works of the late Rev.
Thomas Boston, vol. 111, repr. Wheaton, Ill., Richard Owen Roberts, 1980, 354-371, sermon
XXVI, Zech. 12:12, cit. 358, Have you any love to our Lord Jesus Christ, to the advancing of
His kingdom and glory in the world! Then pray, yea, pray earnestly for this. Are you not
taught to pray; Thy Kingdom come O what an accession to the Mediator’s glory will be the
conversion of the Jews be. Would you see the crown set on Christ’s head in the world more
solemnly and gloriously than ever it has yet been, then let us join with great multitude
(Rev.19:6), ‘Alleluia; for the Lord God omnipotent reigneth’.

S Dunlop, J., Memories of Gospel triumphs among the Jews during the Victorian era, London:
S.W. Partridge, 1894, 10-11.

¢ Gidney, The history of the London society for promoting Christianity amongst the Jews,

from 1809 to 1908, London: London society for promoting Christianity amongst the Jews, 33-
50.

4



Het Londens genootschap richtte zich niet alleen op de Joden in Engeland, maar
zond ook zendelingen naar landen van het Europese continent. Vooral naar
Polen, waar veel Joden woonden, was zij actief.’

Een Engelse predikant die ook passie had voor het Joodse volk, was
James Haldane Stewart (1776-1854). Zijn rol in het ontstaan van een
gebedsbeweging in Engeland en Schotland wordt door kerkhistorici veelal
voorbijgezien. Hij behoorde tot de Church of England en diende onder andere
als priester van de Percy Chapel in Londen.?

Tijdens een periode van zwakte en ziekte verbleef Stewart vanaf 1819
enkele jaren in Frankrijk en Zwitserland. In Genéve maakte hij kennis met het
Zwitserse Révelil, een onderdeel van een internationale opwekkingsbeweging in
Europa, en zag hij de effecten van de lezingen over de Romeinenbrief van zijn
verre familielid Robert Haldane.” Het is niet duidelijk of hij daar enige invloed
uitoefende; wel maakte ontmoetingen met gelijkgezinden, ondanks de
taalbarriére, indruk op hem.!”

In het najaar van 1820 hield hij in zijn eigen gemeente een serie van acht
lezingen over het ambt en de werking van de Heilige Geest. In hetzelfde jaar
publiceerde hij zijn Hints for the general union of christians for the outpouring
of the Spirit (Wenken voor de algemene vereniging van christenen met het oog
op de uitstorting van de Geest). De noodzaak van een algemene opwekking in de
kerken werd in dit boekje benadrukt. Dit boekje werd meermalen herdrukt.!!

Stewart hield overal in het land lezingen om een gebedsbeweging vorm te
geven. In navolging van de Amerikaanse opwekkingspredikant Jonathan
Edwards (1703-1758) stelde Stewart voor om op vaste tijden een Concert of
prayer gestalte te geven. Ook reisde hij naar Schotland om zijn ‘cri de coeur’ te
laten horen. Op 1 augustus 1821 ontmoette hij in Glasgow de leider van het
Schotse Réveil (Revival), Thomas Chalmers. Deze schreef dat zij zijn missie van
harte wilden ondersteunen. Twee dagen later sprak Stewart in de stad voor een
grotere groep, waarbij ook Chalmers aanwezig was. ‘Sommigen van hen
spraken hun grote vreugde uit over de eenheid die door de bijeenkomst werd
geinspireerd.’!?

7 Zie: A. Jagodzinska, ‘Reformers, Missionaries, and Converts; Interactions Between the
London Society and Jews in Warsaw in the First Half of the Nineteenth Century’, in:
https://doi.org/10.1515/9783110530797-002

8 Zie voor een uitgebreide levensbeschrijving: Stewart, Memoir of the life of the Rev. James
Haldane Stewart, London; T. Hatchard, 1857.

? Het internationale Réveil, vooral in Schotland en in Nederland, komt in het vervolg van deze
bijdrage, in relatie tot het, Joodse volk, aan de orde.

19 Stewart, Memoir, 87. Zie voor zijn verblijf op het continent ook: Stunt, Awakening to
secession, 103-106; Stewart, Restoring the Reformation, 157.

" Een derde druk van dit geschrift verscheen in 1822 onder de titel: J.H. Stewart, Thoughts on
the importance of special prayer for the general outpouring of the Holy Spirit.

12 Stewart, Memoir, 108-110; citaat 109, ‘Some of them expressed great delight in the union
which the meeting inspired.’

5



Behalve een aanhoudend gebed voor een ‘revival’ pleitte hij voor een
gebedsbeweging voor Israél. In 1841 nam Stewart het initiatief voor een aantal
lezingen die gehouden werden in de St. Bride’s kerk in Liverpool. Het thema
waarover hij en een aantal collega’s uit de Kerk van Engeland spraken was: ‘Het
lot van de Joden en hun verbinding met de heidense volken’ (The destiny of the
Jews and their connexion with the Gentile nations). In de eerste lezing wees
Stewart op de noodzaak om accuraat met de profetische geschriften van de
Bijbel om te gaan. Hij deed dit aan de hand van 2 Petrus1:19, ‘En wij hebben
het profetisch woord, dat zeer vast is, en gij doet wel, dat gij daarop acht hebt,
als op een licht, schijnende in een duistere plaats, totdat de dag aanlichte, en de
morgenster opga in uw harten’.!?

Het verlangen naar de bekering van het Joodse volk dat onder Engelse
Evangelicals werd aangewakkerd, bleef niet beperkt binnen de grenzen van de
Britse rijken. Zij maakte een belangrijk onderdeel uit van de Réveilbeweging op
het Europese vasteland. Deze vernieuwingsbeweging duurde van 1820 tot ca.
1860.

Het Réveil en de Joden

Het internationale Réveil en de Joden

Het Réveil is de benaming van de belangrijkste vernieuwingsbeweging in de
negentiende eeuw. Zij omvat zowel Europa als Noord-Amerika. Een belangrijke
vraag is waar precies de wortels liggen van de beweging? Was dat in Frankrijk,
in Duitsland of in Groot-Brittannié? De studie van Kenneth J. Stewart laat het
Franse Réveil voor een deel opkomen uit de Angelsaksische
opwekkingsbeweging.'* Maar de eigenlijke bakermat van de beweging vinden
wij in Geneve in Zwitserland. Dit wil niet zeggen dat het eerste begin van het
Geneefse Réveil niet vanuit Engeland en Schotland werd bevrucht. Het verblijf
van de Schotse lekenpredikant Robert Haldane (1764-1842) in de stad van
Calvijn heeft geleid tot de herontdekking van de reformatorische genadeleer.
Het waren studenten die zich de geestelijke nood van de stad bewust waren en
zich verdiepten in de Bijbelse leer van Gods genade, die over het algemeen
zowel in de kerken als op de hogescholen ontbrak. !>

13 Stewart was de instigator voor een gebedsbeweging voor Israél. In 1841 verscheen door
zijn toedoen: Stewart, The destiny of the Jews, and their connexion with the Gentiele nations,
London: John Hatchard and Son, 1841; toespraken gehouden door diverse geestelijken van de
Kerk van Engeland (1841). In 1840 hield hij een toespraak bij ‘the London anniversary of the
Jews society...’, Stewart, Memoir, 115.

14 K. Stewart, Restoring the Reformation. British Evangelicalism and the Francophone
‘Reveil’1816-1849. London: Paternoster, 2006.

15 J.N. Bakhuizen van den Brink, W.F. Dankbaar, Handboek der kerkgeschiedenis, Den Haag:
B. Bakker, Daamen, 1968, vierde deel, 162, ‘Het Réveil te Geneéve begon onder de studenten
met intensieve bijbelstudie.’

6



Het Réveil was een reactie op de Verlichting, een stroming die wilde
afrekenen met klassieke christelijke waarden en het menselijke kunnen, vooral
door rationele vaardigheden te verheffen ten koste van het leven vanuit de God
van de heilige Schrift. Het Réveil stelde zich tegenover de geest van de tijd
kritisch op, waarbij het perspectief van het komende Godsrijk prevaleerde. De
wederkomst van Christus en de bekering van het Joodse volk waren thema’s die
vanuit een verlangen naar de komst van het Koninkrijk in woord en geschrift
werden uitgewerkt. Dit gold niet alleen voor Engeland, maar ook voor Schotland
en het Europese continent.!®

De aandacht voor het oude Bondsvolk ging bij de Engelse Evangelicals
gepaard met gebed om een wereldwijde herleving. De toekomende bekering van
Israél, zoals die in Romeinen 11 en diverse Oudtestamentische profetieén is
voorzegd, zal ook voor de heidenvolkeren tot zegen zijn. Over de tijdvolgorde
en de gebeurtenissen rondom de onvervulde profetie liepen de meningen uiteen.
De Schotse David Bogue (1750-1825), die zich vooral voor de buitenlandse
zending inzette, spreekt van een vrederijk van duizend jaren, voorafgaande aan
de wederkomst van Christus. Anderen stellen dat de bekering van Israél volgt op
de wederkomst, waarmee een geestelijke bloeitijd wordt ingeluid.!”

Niet alleen in de Britse rijken was aandacht voor de toekomst van het
Joodse volk. Maria Kluit noemt Israél ‘het knooppunt van het internationale
Réveil’. Zij noemt de Geneerfse Réveilman, Louis Gaussen (1790-1863), die op
12 maart 1843 een rede hield over Den Joden eindelijk het Evangelie verkondigd
en zij werden hersteld. '® Hij schetst hoe dat in zijn ecuw de houding tegen het
Joodse volk bij verschillende Europese landen ten goede is veranderd. Het
herstel van de Joodse naties is volgens hem niet ver meer weg. Zo merkt hij op:

De nadering van het herstel van Israél is niet alleen belangrijk voor het
christenvolk als een heerlijk schouwtooneel van de grootheid en
zachtmoedigheid van haar God: zij kondigt ook dagen van beproeving voor het
volk en verschrikkelijke oordelen voor de wereld aan. Voor ons is dus de tijd
daar om gereed te zijn. (...) Intussen, indien ik mij bepaal met te zeggen, dat

161, Murray, The puritan hope. Revival and the Interpretation of Prophecy London: The
Banner of Truth, 1971, VI The Eighteenth Awakening: The Hope Revived’, 105 e.v.

17 Murray, The puritan hope, ‘VII World missions: The hope spreading’, 129 e.v.; Terpstra,
David Bogue, D.D., 1750-1825, pioneer and missionary educator, not published PhD-thesis,
University of Edinburgh, 1959, 296-297; J. van den Berg, Constrained by Jesus’ love. An
inquiry into the motives of the missionary awakening in Great Britain in the period between
1698 and 1815, academisch proefschrift Theologische universiteit Kampen; Kampen: J.H.
Kok, 1956.

18 M. Kluit, ‘Israél, knooppunt van het internationale Réveil’, in: M.E. Kluit, Nader over het
Réveil. Vijf schetsen, Kampen: J.H. Kok, n.y., 134-162; L. Gaussen, Den Joden eindelijk het
Evangelie verkondigd en zij werden hersteld, Amsterdam: G. van Peursum, 1843.

7



volgens de orakelen Gods, de terugkeer van Israél nabij is, met de
omverwerping van het Turkse rijk..."”

Volgens Kluit is ‘een belangrijke rol in het werk voor Israél het Frans-
Zwitserse stadje Neuchatel’. Zij doelt daarbij vooral op Abraham Francois
Pétavel (1791-1870). Hij onderscheidde zich niet alleen door een intense liefde
voor het Joodse volk, maar gaf hieraan door daden van liefde inhoud. Hij
bezocht samen met zijn zonen tal van synagogen in Zwitserland, in Noord- en
Zuid-Frankrijk, in Engeland en Amsterdam. Er werd geluisterd, want het
gesprek geschiedde vanuit een eerbiedig, liefdevol hart.” Binnen de
Réveilbeweging had hij grote invloed om met liefde en verve de evangelisatie
onder Joden aan te pakken. Ook de Nederlandse Réveilman Abraham Capadose
— die in het vervolg van deze bijdrage aan de orde komt - werd door hem
geinspireerd. ‘Het herstel van een herboren Israél was voor Pétavel geen
eschatologisch visioen, maar een werkelijke gebeurtenis in de tijd.* ‘Het ging
hem niet zozeer om de enkele Jood, maar om de Joodse gemeenschap. De
synagogen in hun geheel moesten in kennis worden gesteld van de redding, van
het behoud en van het heil in Christus.’*

Profetisch motief
Als belangrijk kenmerk van het internationale Réveil noemt Gébler het
profetisch motief. Het turbulente tijdsgebeuren bij de Franse Revolutie en de
politieke, maatschappelijke en godsdienstige gevolgen hiervan gaven aanleiding
tot een hernieuwde kijk op de Bijbelse Apocalyps.?! Men kwam tot de conclusie
dat het rijk Gods niet ver meer was. Een chiliastisch motief deed opgeld. Dit
uitte zich in twee concepten, een pre-chiliastisch en een post-chiliastisch
concept. Het eerste concept was heel pessimistisch over de toekomst van de
kerk. De oordelen die over de wereld zouden komen moesten, de ware gelovigen
bereid doen zijn om de tweede komst van Christus tegemoet te gaan. Volgens de
pré-chiliasten was geen grootschalige opwekking te verwachten voordat de
wederkomst zou komen, waarna het Joodse volk tot bekering zou komen en de
vrederijk gestalte zou krijgen door een persoonlijke Christusregering op aarde.?
De post-chiliasten waren een andere toekomstverwachting toegedaan. Zij
verwachten een duizendjarig vrederijk voor de komst van Christus. De bekering
van Israél vindt dan plaats voor het millennium. Deze verwachting betekende

19 Gaussen, Den Joden eindelijk het Evangelie verkondigd, 77.

20 Kluit, ‘Israél, knooppunt van het internationale Réveil’, 140-146, citaten 146.

21 'U. Gibler, ‘Enkele kenmerken van het Europese en Amerikaanse Réveil’, in:
Documentatieblad Nederlandse Kerkgeschiedenis, 3-5, 1-11-1990, 3-5. U. Gébler, M.D.
Geuze, ‘Some remarks on revival, its terminology and definition’, in: U. Géabler, P.L. Schram
(red.), Erweckung am Beginn des 19. Jahrhunderts, uitg. Vrije Universiteit Amsterdam, 1986,
23-32.

22 Gibler, ‘Enkele kenmerken van het Europese en Amerikaanse Réveil’, 5-7; zie ook:
Murray, The puritan hope, 187-208.

8



een uitdaging voor de gelovigen om zich onvermoeibaar in te zetten voor het
rijk van God. Uit deze visie werden missionaire en charitatieve werkterreinen
afgeleid.”

Bij beide genoemde toekomstvisies was er aandacht voor de plaats van
Isra€l. De zogenaamde Jodenzending nam in de negentiende eeuw een grote
vlucht. Opwekkingspredikers die stonden in de traditie van het post-chiliasme
verwachtten dat door de wereldzending en de bekering van de Joden het
duizendjarig rijk aan zou breken. Deze verwachting stimuleerde hen om met
voortvarendheid gestalte te geven aan de missionaire opdracht.?*

Een belangrijke verdediger van de pré-chiliastische visie die in Engeland
en Schotland veel invloed had, was de Schotse predikant Edward Irving (1792-
1834).2 Hij was in zijn tijd een baanbreker van de studie van de Bijbelse
onvervulde profetie. Tegenover het post-chiliastische standpunt dat door veel
Schotse schrijvers werd aangehangen, verdedigde hij de pré-chiliastische visie,
waarbij de wederkomst van Christus en de bekering van Israél een centrale plaats
innemen. Een boek van de bekeerde Jood Juan J. Ben-Ezra gaf Irving inspiratie
om dit boek te vertalen en van een inleiding van 200 bladzijden te voorzien. Het
boek The Coming of Messiah in Glory and Majesty (1827) kreeg in Réveilkringen
veel aandacht. Dit gold ook voor Schotland en voor Nederland.?

Het Schotse Réveil (Revival)

Aandacht voor Israél
De benaming van het Franse woordbegrip ‘Réveil’ komen we in de Schotse
historiografie niet direct tegen. De Schotse beweging wordt aangeduid met de
dezelfde benaming als de opwekkingen in de achttiende eeuw, t.w. Revival. Men
spreekt van het ‘Scottish Evangelical Revival® als het gaat over de negentiende
eeuwse beweging.?’

Het Schotse Réveil betekende een nieuwe periode voor de kerk na jaren
van geestelijke duisternis. Thomas Chalmers (1780-1847), die als predikant tot

23 Gibler, ‘Enkele kenmerken van het Europese en Amerikaanse Réveil’, 7.

24 Gibler, ‘Enkele kenmerken van het Europese en Amerikaanse Réveil’, 8-9.

25 Zie voor een korte biografie: N.R. Needham, ‘Irving, Edward (1792-1834)’, in: Dictionary
of Scottish Church History & Theology, 436-437. Een moderne biografie is: A. Dallimore,
The life of Edward Irving, the forerunner of the Charismatic Movement, Edinburgh: The
Banner of Truth Trust, 1983. Een 19¢ eeuwse levensbeschrijving: M.O.W. Oliphant, The Life
of Edward Irving, minister of the National Scotch Church, London, sixth edition, London:
Hurst and Blackett, n.y.

26 Murray, The puritan hope, 189-191; 1.J. Ben-Ezra (E. Irving, vert.) The Coming of Messiah
in Glory and Majesty, London: L.B. Seeley and son, vol 1 and II., 1827.

27 F.A. van Lieburg, ‘Die verortung des niederlandischen réveil in der internationalen
Erweckungsvorschung’, in: T.K. Kuhn, V. Albrecht-Birkner (Ed.), Zwischen Aufkldrung und
Moderne Erweckungsbewegungen als historiographische Herausforderung, Berlin: LIY
Verlag, 2017, 28.

9



bekering gekomen was, werd leider van deze beweging. Als hoogleraar
benadrukte hij de noodzaak van een geestelijke herleving. Verschillende
jongemannen die voor een deel onder Chalmers hadden gestudeerd, stelden het
thema opwekking centraal in hun denken. Zij voegden zich bij
gemeenschappelijke gebedstijden, om krachtig te smeken om een herleving van
kerk en natie. Tot deze studentengroep behoorden Robert Murray M’Cheyne, de
broers Andrew en Horatius Bonar en Alexander Somerville.?®

Het Schotse Réveil onder leiding van Chalmers ontwikkelde zich vooral
door invloed van Engelse Evangelicals. Hieraan wordt in de biografieén van
Chalmers te veel voorbijgegaan. Van belang daarbij was de de invloed van
geschriften van Engelse Evangelicals, zoals van James Hervey en William
Wilberforce op zijn theologie en spiritualiteit. Met de laatste en andere
eigentijdse Evangelicals had Chalmers regelmatig contact. Hun warme,
ruimhartige christocentrische vroomheid sprak hem aan. Zij verlangden ook naar
een grootscheepse opwekking zoals die in Engeland in de tijd van de Wesleys en
Whitefield zoveel zegen had verspreid.?

Evenals in Engeland, vonden in het buurland Schotland geestelijke
opwekkingen plaats. Deze begonnen in de achttiende eeuw in de Hooglanden en
breidden zich in de jaren van 1830 uit tot het zuiden van het land. In sommige
plaatsen werd de weg hiertoe bereid door gezamenlijk gebed en verandering in
de preekwijze. In 1839 bereikten de opwekkingen een hoogtepunt in Kilsyth en
Dundee. Vooral de prediking van William Burns (1815-1868) was voor velen tot
zegen. Deze onvermoeide evangelist reisde door het gehele land om de
boodschap van het kruis te verkondigen.*°

Aandacht voor Israél

Een belangrijk element van het Réveil in Schotland was de toenemende
aandacht voor Israél. Bij de verschillende zendingsgenootschappen in het land,
werden ondersteunende organisaties in het leven geroepen om zending onder de
Joden te bevorderen. Niet lang na zijn bekering, schreef Chalmers in zijn
dagboek: ‘De beloften gelezen, die op de vorderingen van het Evangelie, en op
de bekering van de Joden betrekking hebben en daarvoor gebeden.”’!

Bij de verschillende zendingsgenootschappen in het land, werden
ondersteunende organisaties (auxilliaries) in het leven geroepen om zending
onder de Joden te bevorderen. Tijdens een zendings-samenkomst in Dundee in
1811 preekte Walter Tait, predikant in Tealing bij Dundee, over het belang om
voor de Joden te bidden en te getuigen waarom christenen een bijzondere

28 J.S. Ross, Time for favour, Scottish missions to the Jews: 1838-1852, Stoke-on.Trent:
Tentmakers Publications, 2011, 65-68.

2 Zie vooral: W. Hanna, Memoirs of the life and writiing of Thomas Chalmers, Edinburgh: T.
Constable, 1854, vol. 1.

39T, Brown, Annals of the Disruption, Edinburgh: MacNiven & Wallace, 1884, 7-11.

3UT. Chalmers, Levensschets Thomas Chalmers, Amsterdam: H. Hoveker, 1850, 28.

10



aandacht voor Joden hebben. Hierbij speelt het verlangen naar een nationale
bekering van het bondsvolk een belangrijke rol.*

Chalmers was niet direct betrokken bij de zending onder de Joden. John
Roxburg is in zijn studie over de bijdrage van hem op het zendingswerk van
mening dat zijn bijdrage aan de zending onder het oude bondsvolk te
verwaarlozen is. John Ross weerspreekt dit. Hij wijst erop dat de gereserveerde
houding van hem een reactie was op de politiek van de London society for
promoting Christianity among the Jews, die exclusief uit leden van de Anglicaanse
kerk was gevormd. Hij vond het onchristelijk dat presbyterianen werden
buitengesloten. Uit zijn eigen geschriften, zoals uit zijn Lectures to the Epistle to the
Romans, blijkt juist een grote betrokkenheid bij het heil van Israél en een verlangen
naar hun nationale bekering. Overigens verhinderden daarbij zijn drukke
bezigheden hem dat hij zich direct met evangelisatie on dit volk inliet. De zending
onder de Joden kreeg na de stichting van de Free church (Vrije Kerk) in 1843
vaste vorm. Deze richtte zich vooral op Hongarije en Nederland, zoals we in het
vervolg zien zullen.*

Het Nederlandse Réveil

Waar liggen de wortels van de Réveilbeweging in Nederland? Als we de
Nederlandse beweging binnen het netwerk van het internationaal Réveil willen
plaatsen, ligt het eerste begin bij de Leidse predikant Nicolaas Schotsman,
(1754-1822). Hij had de eerste contacten over het Zwitserse of Geneefse Réveil.
Schotsman liet in 1821 in Leiden de Nederlandse vertaling uitgeven van een
brochure van Ami Bost getiteld Geneve religieuse en mars 1819 en voorzag dit
van een uitgebreid voorwoord. Bost was een representant van het vroege
Geneefse Réveil. De Nederlandse titel luidt Het godsdienstig Geneve, in maart
1819. Op deze wijze werd in ons land de aandacht op het Zwitserse Réveil
gevestigd.’* Een jaar later verscheen door toedoen van Schotsman een
verantwoording van de afzetting van César Malan in Genéve. Schotsman heeft
de verschijning zelf niet mee mogen maken.*> Schotsman kwam in 1819 tot een
confrontatie met de verlichte stroming. Hij hield in mei van dat jaar twee

32 ‘Lessons from the past: an early Scottish mission to the Jews’, in: Israel, My glory,
www.IsraelMyglory, June/July 1989, n.p.; Murray, The puritan hope, 175.

33 1.S. Ross, Time for favour, Scottish missions to the Jews 1838-1852, Lampeter: PhD-thesis
university of Wales, 2004, 42-47; T. Chalmers, Lectures on the Epistle to the Romans, vol. 2,
Edinburgh: T. Constable, 1854, 370-388.

34 A. Bost, Het godsdienstig Geneve in maart1819; Leiden: D. du Saar, 1821; A. Kaghelland,
M. Kaghelland, Van Dompers en Verlichten. Een onderzoek naar de confrontatie tussen het
vroege protestantse Réveil en de Verlichting in Nederland (1815-1826), academisch
proefschrift, Delft: Eburon, 2009, 40-41.

35 N. Schotsman (Ed.), Stukken, betrekkelijk de afzetting van

en leeraar Malan, van zijn ambt als regent der vijfde klasse van het collegie der stad Geneve,
Leiden: D. du Saar, 1822

11


http://www.israelmyglory/
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=Stukken,
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=betrekkelijk
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=afzetting
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=leeraar
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=Malan,
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=zijn
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=ambt
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=regent
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=vijfde
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=klasse
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=collegie
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=stad
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=1/TTL=32/CLK?IKT=4&TRM=Geneve

preken als herdenking van de Synode van Dordrecht die tweehonderd geleden
plaats vond. Deze preken liet hij uitgeven onder de titel Eere-

zuil, ter gedachtenis van de

voor twee hondert jaren te Dordrecht gehoudene Nationale Synode.*® De
kritische inhoud was tegen het zere been van hen die de verschillen met de
Remonstranten wilden wegpoetsen. De Dordtse leer was in hun ogen uit de
tijd.>’

De dichter en filosoof Willem Bilderdijk (1756-1831), die als de
inspirator van het Réveil kan worden beschouwd, voorzag de tweede druk van
de Eerezuil van Schotsman van een voorwoord. Bilderdijk inspireerde de Joodse
studenten Isaadc da Costa (1798-1860) en Abraham Capadose (1795-1874) die
na hun bekering tot het christelijk geloof zich in Leiden lieten dopen. Zij kunnen
beschouwd worden als de representanten van het vroege Réveil in Nederland.
Zij zouden zich inzetten voor de zending onder hun Joodse volksgenoten.*® Isaic
da Costa werd in 1798 in Amsterdam geboren. Zijn vader was een vermogend
zakenman die in wijnen handelde. Hij bekleedde een vooraanstaande positie in
de synagoge. Al gauw vertoonde Isaic een bijzondere begaafdheid. Al jong
begon hij aan een studie Rechten in Leiden. Slechts een jaar later promoveerde
hij aan de Leidse universiteit. In 1813 maakte Isadc da Costa kennis met Willem
Bilderdijk. In die tijd leerde hij Abraham Capadose (1795-1874), een familielid
van hem, kennen. De twee werden vrienden voor het leven. In Leiden
promoveerde Da Costa tweemaal, in 1818 en 1821, in achtereenvolgens de
rechten en in letteren en wijsbegeerte. Beide vrienden volgden de
privaatcolleges van Bilderdijk. Evenals zijn leermeester beschikte Isaidc over
dichterlijke gaven. Zijn levensonderhoud vond hij niet in de dichtkunst maar in
de advocatuur.®

Zijn bekering heeft hij vertolkt in een bijdrage in het blad ‘The voice of
Israél’ dat hij op verzoek van zendeling Herschell schreef. We lezen daarin
onder andere:

U vraagt mij, beste broeder, om een verslag van mijn bekering tot de
christelijke religie en tot het geloof in Jezus Christus; en ik kan niet weigeren de
dingen te vertellen die de God van onze vaderen in mijn ziel heeft bewerkt. Ik
zal mijn getuigenis met vreugde samenvoegen met dat van mijn broeders, zowel

36 N. Schotsman, Eere-zuil, ter gedachtenis van de

voor twee honderd jaren te Dordrecht gehouden Nationale Synode / opgericht, Leiden: J. van
Thoir, 1819.

37 Van den Berg, Nicolaas Schotsman en zijn Eere-zuil, 7. Dit boekje geeft een
levensbeschrijving en hertaling van beide preken. Zie ook: Vuyk, ‘Schotsman Nicolaas’, in,
BLGNP, deel 6, 282-283.

38 Kaghelland, Van dompers en verlichten, 110-112, 167.

39 M. Kluit, Het protestantse Réveil in Nederland and daarbuiten 1815-1865, Amsterdam:
Paris, 1970, 125-172. Zie ook haar eerste studie: M. Kluit, Het Réveil in Nederland 1817-
1854, Amsterdam: H.J. Paris, 1936.

12


https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Eere-zuil,
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Eere-zuil,
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=ter
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=gedachtenis
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=twee
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=hondert
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=jaren
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Dordrecht
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=gehoudene
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Nationale
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Synode
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Eere-zuil,
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=ter
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=gedachtenis
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=twee
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=hondert
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=jaren
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Dordrecht
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=gehoudene
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Nationale
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=2/TTL=20/CLK?IKT=4&TRM=Synode

van nature als in genade, die ernaar streven anderen te onderwijzen en hun
harten te onderwijzen door de wegen van God naar hen in Zijn voorzienigheid
en Zijn genade te herleiden.*

Capadose was ook een Israéliet van wie het deksel van ongeloof door
Gods Geest werd weggenomen. Evenals zijn Joodse vriend volgde hij
privaatcolleges bij Bilderdijk. Hij studeerde daarbij medicijnen en sloot deze
met goed gevolg af. In die tijd worstelde hij met zijn geestelijke toestand. Door
deze crisis heen kwam hij tot een geestelijke doorbraak. Een hoogtepunt was
zijn doop op 20 oktober 1822 die hij met Da Costa en diens vrouw in de
Pieterskerk ontving.*!

Parallellen tussen Schotse en Nederlandse Réveil

Tussen de Réveilbewegingen in Schotland en Nederland zijn parallellen aan te
wijzen. J. van den Berg spreekt in de bredere zin vanaf de tijd van de Reformatie
van ‘opvallende parallellen’. Hij noemt het ‘uitgesproken calvinistische
karakter’ van de heersende leer van de kerk en de presbyteriale kerkvorm van de
landskerk. De overeenkomsten in het vroomheidskarakter van de zeventiende
eeuw en de opwekkingen in de eeuw die volgde, laten dit nog duidelijker zien.
In de negentiende eeuw zijn het de Reveil bewegingen in beide landen die
gemeenschappelijke kenmerken vertonen. Dit geldt ook voor de aandacht voor
het geestelijk welzijn van het Joodse volk.*?

De Schotse Jodenzending

Ontstaan van Schotse Jodenzending

De Joodse populatie in Schotland was vanaf de Middeleeuwen klein. Dat
veranderde na de Reformatie. Bekend is Joodse handelaren vanaf het einde van
de achttiende eecuw In Edinburgh en Glasgow talrijk waren. De eerste Joodse
begraafplaats dateert van 1795. Ook stonden Joden ingeschreven aan enkele

%0 R.H. Herschell (Ed.), The voice of Israel. Conducted by Jews who believe in Jesus of
Nazareth as the Messiah, vol. I, London: 1845, 87-88, cit. 87, “You request of me, dear
brother, some account of my conversion to the Christian religion, and to the faith in Jesus
Christ ; and I cannot refuse to tell the things which the God of our fathers has wrought in my
soul. I will cheerfully join my testimony with that of my brethren, both by nature and in grace,
who endeavour to instruct others and to teach their hearts by retracing the ways of God
towards them in His providence and his grace’.

H Kluit, Het protestantse Réveil, 125-172.

2 J. van den Berg, ‘De “Evangelical Revival” in Schotland en het Nederlandse Réveil’, in:
Documentatieblad Nederlandse kerkgeschiedenis, 1-11-1990, 51-76. Zie ook J. van den Berg,
‘The Evangelical Revival in Scotland and the nineteentgh-centurry “Réveil” in the
Netherlands, in: Records of Scottish History Society, 25 (1994), 309-337.

13



universiteiten.** Het verlangen naar de bekering van de Joden kwam al voor in
de tijd van de reformator John Knox. In de zeventiende eeuw was dit verlangen
sterk aanwezig bij de Covenanters. En bij de opwekkingen in de jaren 1740
werd de aandacht voor de Joden versterkt en ging deze gepaard met een
chiliastische toekomstverwachting.**

De pionier van de zending onder de Joden was de Schot Claudius
Buchanan (1766-1815). Hij werkte vanuit Engeland en had daar contact met
‘Evangelicals’, als Simeon en Lewis Way van het Londense genootschap. Hij
heeft ook het Schotse missionaire denken in de negentiende eeuw beinvlioed.*

Gebed voor Israél

Ten tijde van het Réveil nam de aandacht voor Israél in Schotland toe. Bij de
verschillende zendingsgenootschappen in het land, werden ondersteunende
organisaties in het leven geroepen om zending onder de Joden te bevorderen. In
tegenstelling tot Engeland kreeg deze zending in Schotland een kerkelijke status.
Een belangrijk motief hiervoor was de eschatologische verwachting van een
nationale bekering van het oude Bondsvolk. Volgens Robert Buchanan was het
jaar 1838 van veel betekenis voor de toekomst van het Joodse volk. Hij merkt

op:

In dat jaar werd de eerbiedwaardige Dr. Keith, de moderne apostel van de
besnijdenis, vergezeld door de hemelsgezinde M ’Cheyne en zijn andere
achtenswaardige collega's, uitgezonden om nieuws te verzamelen over Gods
oude volk, en om hun het ongewone nieuws te brengen dat de nationale
christelijke kerk van een oud koninkrijk haar hart tot hen had gekeerd.*®

In 1839 werd een deputatie benoemd voor een oriéntatiereis naar Palestina
om mogelijkheden te onderzoeken voor de stichting van zendingsposten. In
hetzelfde jaar werden in Glasgow lezingen over het thema gehouden.*” En de
eerste zendingspost werd in Boedapest opgericht waar John Duncan (1796-

4 Zie voor de Joodse populatie in Schotland: K.E. Collins, ‘Jewish Missions’, in: Dictionary
of Scottish History & Theolog, 590.

* Ross, Time for favour, 23-44.

45 Ross, Times for favour, 44-52.

46 Zie: Don Chambers, ‘Prelude to the last things; the Church of Scotland’s mission to the
Jews’, in: Records of Scottish Church History Society, 1975, 43-58, citaat 43, ‘In that year, the
venerable Dr Keith, the modern apostle of the circumcision, accompanied by the heavenly-
minded McCheyne, and his other estimable colleagues, were sent forth to gather tidings of
God’s ancient people, and to bear to them the unwonted news that the national Christian
church of an ancient kingdom had turned her heart towards them.”

Y7 A course of lectures on the Jews, by Ministers of the Established Church in
Glasgow, Glasgow: W. Collins, 1839. Ook in Edinburgh werden enkele jaren
later lezingen gehouden: The Conversion of the Jews: A series of Lectures
deleivered in Edinburgh, Ediburgh: J. Johnstone, 1842.

14



1870) met veel zegen enkele jaren mocht arbeiden. De opmerking van de jonge
predikant van Dundee, Robert Murray M’Cheyne (1813-1843), bleek in veel
harten weerklank te vinden: ‘Ik ben ervan overtuigd dat als we bidden dat de
wereld op Gods manier bekeerd mag worden, we het welzijn van de Joden
zullen nastreven.’*

De aandacht voor het welzijn van Israél bleef niet beperkt tot
gebedsgroepen, maar werd ook een belangrijk punt van bespreking op de
kerkelijke vergaderingen. Robert Wodrow (1793-1843), ouderling in de Schotse
kerk uit Glasgow, had de hoogste vergadering van de Schotse kerk in
verzoekschrift aangeboden om zending onder dit volk te gaan bedrijven. Hij was
al jaren gewoon om dagen van gebed en vasten af te zonderen om het aangezicht
van God voor Israél te zoeken. Ook hield hij met een aantal gelovigen
gebedssamenkomsten bij hem thuis, De Algemene vergadering (General
Assembly) van de Schotse kerk gaf gehoor aan het verzoek van Wodrow en
benoemde in 1837 een commissie die zich met het geestelijk welzijn van het
oude bondsvolk moest gaan bezighouden.*

Wodrow schreef als historicus een studie over het verleden en de de
toekomst van Isra€l en van de heidenen in het licht van de Bijbelse profetie. .
Het heeft als titel: The Past History and Future Destiny of Israel, as Unfolded in
the Eighth and Succeeding Chapters of the Book of Daniel (1844). Hij illustreert
zijn de visie met de dagelijkse offers en de 70 weken zich verhoudt tot de
geschiedenis van het Joodse volk en de rest van het boek Dani€él. Wodrow
schrijft vanuit een pré-chiliastisch perspectief. Opmerkelijk is dat hij daarbij niet
kiest voor een persoonlijke Christusregering. Hij spoort predikanten aan om de
kerk te bemoedigen met kennis van haar triomfantelijke bestemming van het
Joodse volk, ondanks toekomstige beproevingen. Uit de inhoud blijkt niet dat hij
zich bij zijn toekomstvisie heeft laten leiden door Edward Irving.*°

Het gevolg van het initiatief van Wodrow was dat dagen van
verootmoediging en gebed werden gehouden, waarop onder meer gesmeekt
werd ‘of de beloofde bekering van Zijn oude bondsvolk, van de Joden, verhaast

8 Murray, The puritan hope, 175-178. Anon., ‘Lessons from the past: an early
Scottish mission to the Jews’, in: Israel My glory, June/July 1989, ‘I feel
convinced that if we pray that the world may be converted in God’s way, we
will seek the good of the Jews’, n.p.

4 1.S. Ross, Time for favour. Scottish missions tot the Jews 1838-1852, Stoke-on-Trent:
Tentmaker Publications, 2011, 57-58

S9R. Wodrow, The Past History and Future Destiny of Israel, as Unfolded in the Eighth and
Succeeding Chapters of the Book of Daniel, Edinburgh: Blaikie & Son, 1844. Zie 116 over
zijn visie over de persoonlijke Christusregering tijdens het millennium en 120 e.v. over de
nationale bekering van het Joodse volk. Irving noemt in zijn dagboek wel een Wordrow;
waarschijnlijk was dit William Wodrow die in Londen predikant was. Zie: Oliphant, The Life
of Edward Irving, 185-186.

15



mocht worden’. Zowel in Glasgow als in Edinburgh werden door verschillende
predikanten lezingen gehouden waarin verschillende aspecten van de geestelijke
en stoffelijke nood van het verstrooide Bondsvolk werden verwoord. Deze
lezingen werden in druk verspreid.®!

De algemene synode van de Schotse kerk in 1838 besloot om pogingen
aan te wenden om de zending onder de Joden te beginnen. In eerste instantie
waren deze niet bericht op het eigen land, maar daarbuiten. Waarschijnlijk was
het aantal Schotse Joden te klein om een georganiseerde zending aan te pakken.
De synode publiceerde een door Wodrow opgestelde traktaat om onder de Joden
te verspreiden. De titel hiervan is Aan de kinderen van Israél in alle landen van
hun verstrooiing (7o the children of Israel in all the lands of their dispersion).

Mannenbroeders, nu wij zelf zo genade hebben verkregen, hoe kunnen wij dan
niet diep geraakt worden door de ongelukkige toestand van hen uit wiens stam
die tak van de Heere is voortgekomen, schoon en heerlijk (Jes.4:2); onder wiens
wijdverspreide schaduw wij met groot genoegen zijn gezeten? (Hooglied 2:3).
Hoe kunnen wij dan niet verlangen dat ook zij mogen komen en rust mogen
vinden van hun vermoeiende omzwervingen onder de beschutting van die
wonderbare naam, de HEERE, onze Gerechtigheid? (Jer. 23:6). Hoe kunnen
wij dan niet het goede zoeken van dat volk, door wiens middelen onze vaderen
in het begin werden afgekeerd van stomme afgoden om de levende en ware God
te dienen, en van wie wij die woorden van waarheid hebben ontvangen die
overal getuigen van Zijn Gezalfde? >*

Oriéntatiereis

Maar er gebeurde meer! De Assembly van de kerk benoemde een commissie met
het doel informatie te verzamelen over de toestand van de Joden in Palestina en
Europa en om mogelijkheden te onderzoeken tot het stichten van
zendingsposten. Uiteindelijk werden in 1839 vier predikanten uitgezonden om
deze moeilijke taak op zich te nemen en daartoe naar Palestina te reizen. Met
verwachting vertrokken zij. De kerk beval hen aan in de gunst van Hem, die de
God is van de Joden, zowel als van de Grieken, de God en Vader van allen.’”

S Time for favour, 59.

52 R. Wodrow/General Assembly of the Church of Scotland, To the children of Israel in all
the lands of their dispersion, 1841, cit.begin, ‘Men and Brethren, having thus obtained mercy
ourselves, how can we but be deeply moved by the unhappy condition of those from whose
stock has sprung that branch of the Lord, beautiful and glorious (Isa. 4:2); under whose wide-
spreading shadow we have been made to sit with great delight ? (Song 2: Song ii. 3) . How
can we but desire that they, too, might come and find rest from their weary wanderings under
the shelter of that wonderful name, Jehovah our Righteousness? (Jer. 23:6). How can we but
seek the good of that people, by whose means, at first, our fathers were turned from dumb
idols to serve the living and true God, and from whom we have received those oracles of truth
which every where testify of his Anointed’.

53 Time for favour, 93-95.

16



Lezingen toegespitst op Isra€l en haar toekomst, die in Glasgow en
Edinburgh werden gehouden, betekenden een grote bemoediging om het
moeilijke werk van zending onder het volk dat zich van Christus had afgekeerd,
te beginnen. De vele beloften uit het Oude en Nieuwe Testament spreken van
een omkeer in het denken van het volk. In de lezing van Robert Candlish die op
de achtergrond veel werk voor de Jodenzending verzette, ging over ‘de
vertrouwelijke relatie tussen de heerlijkheid van de kerk en de bekering van de
Joden.” Hij merkt daarbij op:

En dan zal het oude volk van God als het middelpunt van de gelukkige wereld
verschijnen en na vele oordelen de heerlijkheid van de oogst van het Evangelie

binnen brengen. De oogst zal na veel vrees en teleurstellingen verzekerd
worden, (...).>*

De reis van de vier predikanten naar Palestina was een reis met
verwachting. Zij wisten vanuit de Schrift dat het deksel van ongeloof eenmaal
van de Joden zou worden weggenomen. Op grond van Romeinen 11 en
gedeelten uit het Oude Testament geloofden zij in het herstel van Israél. Behalve
de terugkeer naar Palestina, zou er een nationale bekering plaats vinden. De
onvervulde profetieén waren voor hen en voor velen in hun land een bron van
studie. Hoewel zij geloofden dat deze bekering de massa van het Joodse volk
zou raken, wilden zij hierop niet wachten in die zin dat zending onder dit volk
overbodig zou zijn. Het doel van hun reis was immers om te onderzoeken welke
plaatsen of streken voor zendingswerk onder de Joden in aanmerking zouden
komen.>

Zending in Hongarije

De subcommissie van Edinburgh voor de zending onder de Joden besloot op 24
juli 1840 John Duncan als de eerste zendeling onder het oude Bondsvolk vanuit
de Kerk van Schotland te benoemen. Er was eerst verschil van mening over het
arbeidsveld; velen zagen het Heilige land als werkterrein, terwijl anderen als
bezwaar hiertegen aanvoerden dat Palestina geen land was van overwegend
Joodse invloed. De berichten van Dr. Alexander Keith (1790-1880) over de
hechte Joodse gemeenschap in Hongarije en de welwillende houding van de
protestantse aartshertogin Maria Dorothea, deden de beslissing rijpen om
Duncan naar Boedapest uit te zenden. Hongarije was immers een land waar,

5% Anon., ‘Conversion of the Jews. A series of lectures delivered in Edinburgh by ministers of
the Church of Scotland, Edinburgh: 1842, J. Johnstone, 1842, cit. 187, ‘And then, at last, the
ancient people of God appear as the centre of a happy world, as bringing in, after many
judgments, the glorious harvest of the Gospel. At last, after many fears and many
disappointments that harvest is secured;’ (...).’

53 Zie lezing van R.S. Candlish, in: Anon., ‘Conversion of the Jews. A series of lectures
delivered in Edinburgh by ministers of the Church of Scotland, Candlish, 164-188.

17



evenals in Schotland, het calvinistisch Protestantisme een behoorlijke aanhang
had. Maar overleggingen behoren getoetst te worden aan de leiding van de
Allerhoogste, zodat de commissies, zowel in Edinburgh als in Glasgow,
gebedssamenkomsten hielden om Gods gunst af te smeken.>¢

De weg naar de benoeming van Duncan was gebaand door de reeds
genoemde Keith en Alexander Black (1789-1864), die in 1839 met Robert
Murray M’Cheyne en Andrew Bonar de oriéntatiereis naar Palestina hadden
gemaakt. Zij waren op de terugreis wegens ziekte genoodzaakt in Boedapest te
verblijven. Daar ontmoetten zij de aartshertogin Maria Dorothea die
belangstelling toonde voor het plan van de Schotse kerk om onder de Joden
zending te bedrijven. Zo kreeg de Schotse kerk onder de hoge bescherming van
de aartshertogin toestemming om onder de verloren schapen van het huis van
Israél het Evangelie van het kruis te verkondigen. En John Duncan werd
verkoren om deze moeilijke arbeid aan te vangen. Zijn uitzending vond op 16
mei 1841 plaats.’

Spoedig kreeg Duncan contact met Joden die zich tot hem aangetrokken
vonden, mede omdat zijn voorkomen veel weg had van een Joodse rabbijn! Niet
voor niets werd hij ‘Rabbi’ Duncan genoemd. Zij verbaasden zich over zijn
grote kennis van de Hebreeuwse taal en van de Joodse gewoonten. Maar ook
merkten zij op dat een andere geest in hem was, die zij niet kenden. Met open
monden luisterden zij naar zijn verklaringen van het Nieuwe Testament; zi]
hoorden hoe Paulus gebruik maakte van de wetten van Mozes, hoe de Psalmen
van David genoemd werden en de apostel de profetieén van Jesaja gebruikte om
de toekomstige heerlijkheid van de Joodse natie voor te stellen.>®

Toch verstonden zij eerst niet wat hij bedoelde. Een deksel lag op hun
hart, hoewel het met hun vijandschap wel meeviel. In diepe athankelijkheid van
de zegen van Boven werkte Duncan onder ‘de zonen Abrahams’. Hij hoopte dat
zijn werk een ‘planting des Heeren’ zou voortbrengen, opdat Hij verheerlijkt zou
worden. Hij wist dat het deksel van ongeloof alleen in een weg van bekering kon
worden weggenomen. Daarom smeekte hij ook: ‘O, bid, bid dan voor ons, om
een ootmoedige, gelovige, weldadige, heilzame, zuivere, zelf verloochenende
gestalte van het gemoed, welke duizendmaal meer onze zaak ten goede komt
dan alle geleerdheid der wereld.”>

Het was vooral de godvruchtige wandel van Duncan en zijn helpers die de
Joden tot nadenken bracht, waardoor de Heere in de weg van Zijn
voorzienigheid het zaad deed vallen in een toebereide aarde. Niet door kracht of
door geweld maar door Zijn Geest. In juli 1842 ontmoetten zeven Joodse

56 L.J. van Valen, De rotssteen van mijn hart. Het leven van John Duncan, Kampen: Brevier,
2018, 81-82.

7'Van Valen, De rotssteen van mijn hart, 79, 81.

58 Van Valen, De rotssteen van mijn hart, 83.

59 Van Valen, De rotssteen van mijn hart, 84.

18



zendelingen elkaar in Boedapest. Dit was een gelegenheid om elkaar te steunen
en Gods zegen voor hun werk af te smeken.®

Na Duncans vertrek uit Boedapest in 1843 ging het werk onder de Joden
daar ongestoord door. Robert Smith en Wiliam Wingate zetten zijn arbeid voort.
In 1849 werd het land in een oorlog gewikkeld en werd Pest beschoten. De
Schotse zendelingen werden gedwongen om de stad te verlaten en elders een
goed onderkomen te zoeken. Zij keerden kort hierop terug, maar in 1852
moesten zij op last van de Oostenrijkse regering worden verbannen. De oude
Israél Saphir, één van de eerste bekeerlingen van de Schotse zending, zette
echter hun werk als agent van de zending van de Free Church voort. Hij leidde
de Joodse school, die na verloop van tijd uit zes of acht leerkrachten en 300 tot
400 leerlingen bestond. Onder hen was Philip Saphir die vanwege een ernstige
ziekte zijn leerlingen thuis onderwijs gaf. Zo mocht ook via deze school het
werk van de zending voortgang vinden.!

Behalve in Hongarije, had de Free Church in andere landen
zendingsposten, zoals in Praag en Constantinopel.®?

De Nederlandse zending onder de Joden

Ontstaan van de Jodenzending in Nederland
De Messias-belijdende Jood Johannes Rottenberg (1888-1942) maakte studie
van de Joden in de oude Republiek in de zeventiende eeuw (Gouden eeuw) en
merkte dat de kerkelijke vergaderingen het volk van Israél welgezind waren en
ook de overheid zorgde ervoor dat zij hier in vrijheid konden leven en hun eigen
godsdienst belijden. Het kwam echter niet tot een georganiseerde zending om
Joden voor Christus te winnen.®

Een gebeurtenis van belang was de inlijving van de Joden als burgers van
de Nederlandse Staat. Dit was een gevolg van de verklaring van ‘De rechten van
de mens en burger’ van 1795. Deze verklaring had kunnen leiden tot assimilatie
met het Nederlandse volk. Hiertegen werd van Joodse zijde gewaarschuwd. Men
was bang dat dit ten koste zou gaan van eigen identiteit. De handhaving daarvan
werd wel bevorderd door eigen begraafplaatsen en synagogen. Als zodanig was
de Joodse gemeenschap autonoom. Zij telde aan het einde van de achttiende
eeuw 53.000 personen.®*

60 Van Valen, De rotssteen van mijn hart, 84.

1 'Van Valen, De rotssteen van mijn hart, 226-227.

62 K. Moody Stuart, Alexander Moody Stuart, A Memoir partly autobiographical, London:
Hodder and Stoughton, 1899, 145-176.

63 J. Rottenberg, Nederlands Gouden Eeuw en de Joden, Rotterdam: Nederlandsche
Vereenging voor zending onder de Joden genaamd ‘Elim’, z.j.

64 H. Wielenga, Evangelieverkondiging onder de Joden in Nederland in de eerste helft van de
19° eeuw, Kampen: J.H. Kok, 1981, 3-5.

19



Het eigenlijke begin van de Jodenzending moeten we zoeken in de jaren
na de oprichting van het Nederlands Zendeling Genootschap in 1797. Dit was
twee jaar na de proclamatie van de ‘Rechten van de mens’. Het hoofddoel van
dit genootschap was de buitenlandse zending, maar in een later stadium werd in
navolging van het Londense genootschap voor zending onder de Joden (London
Society) een permanente commissie benoemd om zich te ori€nteren over de
toestand van het Nederlandse Jodendom. Tot daadwerkelijke pogingen kwam
het echter niet.®®

Vanaf 1814 gaf het Londense genootschap ook in Nederland inhoud aan
dit werk. Zij werkte zowel in Rotterdam als in Amsterdam. De eerste evangelist
was Algernon Sydney Thelwall (1795-1863) die zijn werk hier in 1820 begon.
Hij werd predikant in de Engels Episcopale gemeente van de hoofdstad.
Thelwall raakte spoedig bevriend met Da Costa en Capadose. Pas na de komst
van Christian William Henry Pauli (1800-1877) in Amsterdam in 1844 kwam er
na een moeizaam begin geleidelijk aan een doorbraak. Het genootschap zorgde
in Amsterdam voor een gebouw, de Sionskapel, dat met nog geen 30 Joodse
belangstellenden begon en bij het vertrek van Pauli uitgroeide tot 4 a 500 Joden
die tot geloof gekomen waren! Met Da Costa had Pauli een goed contact,
ondanks de bezwaren die de Réveilman in het begin had tegen de vorm van de
Anglicaanse eredienst. Het Londense genootschap stelde alleen zendelingen aan
die zich hielden aan de regels van de Engelse Staatskerk.%¢

De doop van Capadose en Da Costa in 1822 in Leiden luidde een tijdperk
in voor de de Jodenzending in samenwerking met de Schotse Free Church
nieuwe impulsen zou krijgen.

Bidstonden
Het was Capadose die in Réveilkringen de aandacht vestigde op de zending
onder Israél. In eerste instantie werd Amsterdam uitgekozen om daar de
zendingsactiviteiten te concentreren. De totale populatie volgens de volkstelling
in 1795, toen de emancipatie werd vastgesteld, bedroeg 20.335 zielen. Hiervan
woonde 90% van nog in de oorspronkelijke ‘Jodenhoek’ tussen Binnen-Amstel
en Rapenburgwal %’

In 1834 werd in de hoofdstad een kring in het leven geroepen om voor de
bekering van de Joden te bidden.®® Dit initiatief van Capadose kwam voort uit de

65 J. Bonenschansker, Het Nederlandsch Zendeling Genootischap in zijn eerste periode,
Leeuwarden: G. Dykstra, 1987, 117-120; J. van Gelderen, ‘Zending onder de Joden in
Nederland’, in: Documentatieblad Nederlandse Kerkgeschiedenis na 1800, april 1982, 12, 7-
8; J.F.L. Bastiaanse, De Jodenzending en de eerste decennia van de Hervormde Raad voor
Kerk en Israél 1925-1965, deel 1, Zoetermeer: Boekencentrum, 1995, 35-38.

% Van Gelderen, Zending onder de Joden..., 9-10.

67 Bastiaanse, De Jodenzending, 21, 29-30.

68 Bastiaanse spreekt per abuis over de oprichting van de ‘Vrienden Israéls’. Deze vereniging
werd eerst in 1846 opgericht. Bastiaanse, De Jodenzending, 43.

20



behoefte om voor het welzijn van de Joden bidstonden te houden. Deze
samenkomsten waren de eerste stap in die richting. De Zwitserse Réveilman
Pétavel had hem hiertoe aangespoord. Hij had Capdose al in 1831 voorgesteld
om op een bepaald uur in de week voor de bekering van Israél te bidden. In een
gezelschap in Scherpenzeel dat Capadose toen leidde, werd de woensdagmorgen
van 11 tot 12 uur in de morgen hiervoor besteed. De genoemde gebedskring in
Amsterdam werd gevolgd door een soortgelijke kring in Den Haag. De kringen
werden in particuliere huizen gehouden. De belangstelling hiervoor viel
Capadose tegen. Kalmijn merkt op: ‘Het verdroot hem zeer, want hij gevoelde
het als een hoge verplichting de 55.000 Israélieten, door God in ons gebracht,
met het Evangelie bekend te maken.’®

In 1842 richtte Capadose zich in een vlugschrift tot het ‘Volk van Israél,
broeders uit Abraham, geliefde stamgenoten’. Uit dit geschrift spreek een grote
bewogenheid met de Joden die zich van Christus afkeren. Zo eindigt hij aldus:

En erkent dan de opzoekende liefde Gods, de tot uw eeuwige redding tot u
naderende Messias in de drangredenen van liefde waarmee u tot die
Levensvorst, Die u nog miskent, geroepen wordt door Christenen uit Schotland,
ja maar ook uit Nederland, en in het bijzonder door mij, uw broeder, uw-viees
en uw been, een Hebreeér uit de Hebreeén, (...). 70

Was de evangeliezending onder de Joden in de eerste plaats geen opdracht
van de Kerk? Van de kant van de leiding van de Hervormde kerk was echter
geen steun te verwachten. Dit gold ook voor andere genootschappen, zoals de
Christelijk Afgescheiden kerk die na de separatie in 1834 was gevormd. Deze
werd gewikkeld in allerlei interne conflicten. Pas in 1875 stelde deze kerk een
zendingscommissie in. Welke instantie zou werkelijk steun kunnen geven om
zending van de grond te krijgen?”!

Een teleurstellend bericht voor Capadose was dat het werk van het
Londens genootschap in Amsterdam stagneerde en in 1844 geheel kwam stil te
liggen. Sinds het vertrek van Thelwall wegens zijn gezondheid, bleken zijn
opvolgers niet in staat om de draad op te nemen. Toen Capadose hoorde dat
Londen gestopt was, besloot hij om in zijn huis ‘gelegenheid te geven aan allen.
Uit welke klasse ook, die wat het heil van Isra¢l en de uitbreiding van Gods
koninkrijk betreft, ter harte nemen, zich met (hem) voor Gods troon te verenigen

in verzuchtingen en gebeden’.”?

% D. Kalmijn, Abraham Capadose, academisch proefschrift Universiteit van Utrecht, ‘s-
Gravenhage: Boekencentrum; digitale uitg., Middelburg: Gihonbron, 2010, 147. Zie ook:
Bastiaanse, De Jodenzending, deel 1, 44.

"0 A. Capadose, Volk van Israél, Broeders uit Abraham, geliefde stamgenooten, n.p., 1842.
"' Wielenga, Evangelieverkondiging onder de Joden, 10; Van Gelderen, ‘Zending onder de
Joden...’, 14.

72 Kalmijn, Capadose, 147, 149, citaat brief van Capadose aan Koenen 26-5-1844.

21



In tegenstelling tot enkele vrienden binnen het Réveil, bleef Capadose van
mening dat de geestelijke nood van de vele Joden in het land geen uitstel kon
tolereren. Johan Schimsheimer, een trouwe bezoeker van de Bijbellezingen ten
huize van Da Costa die in Amsterdam woonde, schaarde zich aan de zijde van
Capadose met een artikel ‘De prediking van het Evangelie aan de Joden, de
blijvende roeping van de christenen’.”

Vooral de ontmoetingen met Pévatel in Zwiterland en Wodrow in
Schotland hadden Capadose geimspireerd om in Nederland met bidstonden etc.
te beginnen. Toen hij in 1846 van zijn reis naar Schotland naar Schotland
terugkwam begon hij samen met Da Costa openbare gebedssamenkomsten te
houden. Tot nog toe werden de bidstonden alleen in particuliere huizen
gehouden. In Schotland was zijn verlangen gerijpt. In een geschrift dat hij in
1847 liet drukken, lezen we:

Mijn ondervindingen in Schotland van hetgeen christelijke ijver en liefde met
onverzettelijk geloofsvertrouwen op de beloftenissen Gods vermogen, hadden in
mij dat verlangen vermeerderd en aangevuurd.”

Contacten met de Schotse Free Church

Stemmen en beschouwingen

In 1840 plaatste Capadose een artikel in het blad Stemmen en beschouwingen,
onder de titel van ‘Een blijde boodschap uit Schotland’. Dit was een vervolg op
een bijdrage in hetzelfde tijdschrift in 1839 met als titel ‘Stemmen uit
Schotland’, waarschijnlijk ook van zijn hand.” Het laatste artikel verwijst eerst
naar een bijdrage in hetzelfde blad met als énderwerp ‘over de band der eenheid
van de onderscheiden Gereformeerde kerken’’® Ook wordt in deze bijdrage
verwezen naar ‘een brief van de Algemene jaarlijkse vergadering der Kerk van
Schotland, gehouden te Edinburgh in mei 1838, aan de Gereformeerde Kerk van
Nederland’. Deze brief handelt over de eenheid van de bijbelgetrouwe kerken.
De Nederlandse vertaling van deze brief en het antwoord hierop van de
hervormde synode was opgenomen in het blad Olijftak. De Jodenzending komt
hierin niet ter sprake.”’

73 Bastiaanse, De Jodenzending, deel 1, 42-43.

74 Zie citaat in: Gedenkboek uitgegeven bij de herdenking van het 50-jarig bestaan der
Nederlandsche Vereeniging voor Israél, 1911, repr. Waddinxveen: 2010, 114.

75 Stemmen en beschouwingen over godsdienst, staat-, geschied- en letterkunnde, Amsterdam
G. van Peursem, 1840, 493-511, ‘ingezonden door dr. A. Capadose’; 511-557; Stemmen en
beschouwingen, Amsterdam: G. van Peursem, 1839, 221-224. Zie ook: Kalmijn, Capadose,
149.

76 Stemmen en beschouwingen, 1839, 17-28. Qua stijl en inhoud is de auteur hiervan niet
Capadose maar waarschijnlijk Groen van Prinsterer.

7 Olijftak, godsdienstig tijdschrift..., vierde deel, 1839, 373-381.

22



Het artikel van Capadose, ‘Een blijde boodschap uit Schotland’, geeft een
beeld van van de structuur van de Schotse kerk. Hij noemt daarbij ook de
afegescheiden kerk (Secession Church’ van de in Nederland bekende Schotse
schrijvers, Ralph en Ebenezer Erskine. Capadose blijkt goed op de hoogte te zijn
van de kerkelijke situatie, ook van het zogenaamde Ten Years Conflict, het
conflict over het patronaatsrecht, waarbij Thomas Chalmers een hoofdrol
vervulde. Deze strijd zou in 1843 leiden tot de Disruption (scheuring), het begin
van de Free church. De zending onder de Joden komt in deze bijdrage niet aan
de orde. Wel plaatst Capadose de Schotse ‘Evangelicals’ binnen het netwerk van
het Europese Réveil.”®

Zending vanuit de ‘Free church’

In Schotland was men enkele jaren bezig om de zending onder de Joden van de
grond te krijgen. In 1838 was door de General Assembly een deputaatschap
benoemd dat zich concreet met de bekering van Israél moest bezighouden. De
naam hiervan was Committee for the Conversion of the Jews of the Church of
Scotland. Deze commissie initieerde de oriéntatiereis van de vier Schotse
predikanten naar Palestina. Het verslag van twee van hen, Keith en Black, over
de ontmoetingen in Boedapest, dat voor de Assembly in 1840 werd gebracht,
leidde in 1841 tot de uitzending van dr. John Duncan naar de hoofdstad van
Hongarije, zoals hierboven is aangegeven.”

De zending onder het Joodse volk was op de eerste synode van de Free
Church een belangrijk agendapunt. Er werd een rapport uitgebracht van het
‘Committee of the Assembly, which met in Edinburgh in 1842, for promoting
Christianity among the Jews’. Dit deputaatschap was tijdens de synode van de
Church of Scotland benoemd en mocht nu haar eerste verslag uitbrengen. Op de
Assembly van de Free Church van 1845 werd meegedeeld dat een Joodse
bekeerling uit Hongarije, Alfred Edersheim, met nog enkele Joodse studenten
aan het college van de Free Church werden opgeleid tot dienaar des Woords.*

In 1842 hoorde Capadose dat de Schotse kerk van plan was om zich tot de
Nederlandse kerk te richten in verband met zending onder de Joden. Een jaar
later vond de grote afscheiding (Disruption) in de Schotse kerk plaats. De hieruit
ontstane Free Church gaf prioriteit aan de Jodenzending. Alle buitenlandse
zendelingen sloten zich bij het nieuwe kerkgenootschap aan. De voortzetting
van de Isra€l werd bij een nieuw deputaatschap ondergebracht (Committee for
the Conversion of the Jews of the Free Church of Scotland). Dr Keith werd
benoemd tot Idit van deze commissie. Behalve Duncan werden Daniel Edward
en Robert Smith als zendelingen naar Pest (Boedapest) en Jassy uitgezonden.

78 Stemmen en beschouwingen, op. cit., 0.a. 495, ‘Erskine’s’; 497, link van Zwitsere Réveil
(Robert Haldane etc.)

7 Ross, Time for favour, 186-187.

80 Acts of the General Assemlby, 1845, 24-25, ‘Act anent the Scheme for the Conversion of
the Jews’, 67, 95, Edersheim.

23



Wingate was al in een eerder stadium in Hongarije werkzaam. Later volgden
Schwartz en Allan.®!

Om naar Capadose terug te keren: ook hij was in eerste instantie indirect
betrokken bij de zending van de Free Church in Hongarije. Op de vergadering
van het Comittee op 1 november 1841 werd een brief van hem aan Wodrow
behandeld, waarin hij de noodzaak van zending onder de Joden in Nederland
aankaartte. Voor de commissie was dit zo’n belangrijk punt dat het verdaagd
werd naar een volgende vergadering. Een bijzonderheid is dat Capdose
voorstelde om voor dit werk een predikant van de Hervormde kerk in Leiden
hiervoor aan te stellen! Zelfs gaf hij in min of meer bedekte bewoordingen aan
dat hijzelf voor zendingswerk in Pest in aanmerking wilde komen. Als
bijkomende reden gaf hij aan dat hij vanwege zijn zwakke gezondheid graag
naar een warmer land wilde verhuizen! Maar de commissie was van mening dat
hij niet uit ‘Holland” moest weggaan! Zelfs werd geopperd om Duncan niet naar
Pest maar naar Nederland uit te zenden. De notulen vermelden ook dat de
‘Rabbi’ in mei 1841 waarschijnlijk met oog hierop in Nederland was!3?

Inmiddels werd, in navolging van andere Europese landen, op initiatief
van Capadose in Amsterdam een vriendenkring gevormd, die in een later
stadium tot offici€le stichting van ‘het Nederlands genootschap van vrienden
van Isra€l’ zou leiden. Capadose bleef de grote motor achter de Jodenzending in
Nederland, daartoe bijgestaan door Da Costa.®

De contacten met Schotland werden in de jaren die volgden na de
Disruption gecontinueerd. In 1845 publiceerde Capadose een Nederlandse
vertaling van een Zendbrief uit Schotland van de Vrije Kerk aan enige geloofs-
en strijdgenoten in Holland. De lauwe reacties van eerdere brieven aan de
Hervormde Synode, deed de Free Church besluiten om zich direct te richten tot
geestverwanten in Nederland. De brief is geadresseerd aan:

...de heren Capadose , Groen van Prinsterer, Elout [van Soeterwoude; hij en
Van Prinsterer waren belangrijke vertegenwoordigers van het Nederlandse
Réveil, LJV] en de andere leden, die de dwalingen, door het academisch
onderwijs te Groningen verbreid wordende, hebben aangewezen en getracht de
aandacht weer te bepalen bij de van ouds beproefde grondslagen van de
Hollandse Kerk en aan alle die leraars en leken, die in deze hun deelgenoten
waren of hun gevoelens en gedrag goedgekeurd hebben.®*

81 N.L. Walker, Chapters from the History of the Free Church of Scotland, Edinburgh &
London: Oliphant, Anderson & London, 1895, 169-170.

82 Zie ‘Minute Books of the Comittees for the Conversion of the Jews of the Church of
Scotland and the Free Church of Scotland’, NS, 298/205/249 (1841-1847), div. data.

83 Kalmijn, Capadose, 149-150, zie brief van Capadose aan Da Costa 9-7-1842.

84 Zendbrief uit Schotland van de Vrije Kerk aan enige geloofs- en strijdgenoten in Holland,
’s Gravenhage: P.C. Dill, 1845, 37, ‘To Mess.rs Capadose, Groen van Prinsterer, Elout and
the other laymen who have exposed the errors taught at the University of Groningen and
sought to recall attention to the old principles of the Dutch Church and to the ministers and

24



De inhoud van de brief geeft niet alleen een beeld van kerkelijke situatie in
Schotland, maar ook van de schadelijke invloed van de theologie van de
Groninger richting en van het Modernisme in het Nederlandse koninkrijk. Dit in
tegenstelling tot de orthodoxie in verleden tijd. De zending onder de Joden komt
in deze brief niet ter sprake.

Bezoek aan Schotland in 1846
Capadose voelde veel sympathie voor de Schotse presbyterianen, vooral omdat
volgens hem de Kerk aldaar in een bloeiende toestand verkeerde. De
Nederlandse Hervormde Kerk was gekluisterd in de machtsgreep van de koning
en de door hem benoemde ‘verlichte synode’, waardoor het Réveil in haar
uitstraling geblokkeerd werd.®

In 1846 ontving hij een uitnodiging om de Algemene Vergadering
(General Assembly) van de Free Church bij te wonen. Het gehele gezin inclusief
pleegzoon en dienstbode ging mee toen hij de uitnodiging aannam. In Glasgow
ontmoette hij de weduwe van Robert Wodrow die zich zo verdienstelijk
gemaakt had voor de zending onder de Joden. Hij was in 1843 overleden.
Tijdens de zitting op 25 mei mocht hij een rede uitspreken, die bijna twee uur
duurde en herhaaldelijk werd onderbroken door applaus en andere tekenen van
bijval. Hij had onder andere een ontmoeting met Thomas Chalmers met wie hij
goed overweg kon.3¢

Zijn rede werd in een Nederlandse editie gepubliceerd. Hij stuurde deze
op naar Heldring, de hoofdredacteur van de Vereeniging Christelijke stemmen.?’
Deze nam de toespraak in zijn geheel op in zijn blad. In zijn inleiding hiervan
merkt Capadose op:

Toen ik daar die getrouwe geloofshelden, een Chalmers, Candlish,
Cunningham, Gordon, Macfarlan. Buchanan, Keith, Lorimer en zo vele andere

other Laymen, who have taken part with them, or who have approved of their sentiments and
conduct’. De Engelse brontekst is opgenomen. De brief is ondertekend door John G. Lorimer,
de voorzitter van de Commissie van de Assembly.

85 Kalmijn, Capadose, 149

8 Kalmijn Capadose, 150. Zie voor zijn bezoek in 1846: Acts of the General Assembly of the
Free Chuch of Scotland, convened at Edinburgh, May 1846, Edinburgh: Printed by John
Greig, 1846, 48, ‘The General Assembly having been addressed by Dr. Capadose, resolved to
hear the other brethren at the evening diet to-morrow’. Blijkbaar had Capadose zo lang
gesproken dat de andere afgevaardigden pas de dag daarop gelegenheid kregen om het woord
te voeren. Dat waren professor ‘La Harpe from Geneva, and M. Bost from Bordeaux’. Ook
César Malan, Réveilman uit Genéve was aanwezig en had eerder het woord gevoerd; zie ook
41.

87 A. Capadose, Eene rede in de hoogste kerk-vergadering der Vrije Kerk in Schotland, n.y.,
n.p. Dit verslag werd opgenomen in: O.G. Heldring (red.), Vereniging Christelijke stemmen,
derde deel, Amsterdam; H. Hoveker, 1849, 561-583.

25



tezamen zag, en als op de handen gedragen van hun in het geloof wakkere
gemeenteleden, toen ging de stille zucht uit mijn hart tot de Heere der Kerk op,
dat het Hem behagen mocht, mij nog eens zulk een Godverheerlijkend toneel
ook op de Nederlandse bodem te doen aanschouwen.®

Capadose gaf de vergadering te kennen dat hij verheugd was voor het eerst ‘een
Kerk in de waarheid van Jezus Christus’ voor zich had. De Hervormde Kerk in
Nederland had hem bitter teleurgesteld, ‘want van de 1.400 a 1.500 voorgangers
kon nog geen tiende deel geacht worden getrouwe verkondigers van een “vol en
waarachtig Evangelie” te zijn’.%

Na de geestelijke toestand in zijn vaderland geschetst te hebben, brengt
hij de nood van het oude Bondsvolk naar voren: ‘zou ik aan deze plaatse kunnen
zwijgen van Christus en Zijn oude volk?’ Hij refereert aan ‘broeder Wodrow die
het oude volk van God met zulk een heilige ernst en met zulk een warme 1jver
en tedere liefde tot hun Koning geroepen heeft,” Met hem had hij over het oude
Bondsvolk gecorrespondeerd. Hij wist dat de liefde voor Israél in Schotland

Wodrow en anderen niet alleen tot gebed maar ook tot daden aanzette:

Door liefde voor 't oude volk van God bewogen en tredende in de voetstappen
van de Goddelijke Meester, zal ook Zijn Geest de Vrije Kerk van Schotland ten
deze bezielen en het wellicht haar bestemming doen zijn , om eenmaal als Kerk
een invloed uit te oefenen op Abrahams nakroost, die tot nog toe nergens is
gezien.90

Is er geen verwachting voor Israél? Heeft het door velen verachte volk geen
rijke toekomst? Moet ook de Vrije kerk hen niet tot jaloersheid opwekken?

Daarom, o! mijn hooggeschatte broeders, indien wij te recht de Joden
beschuldigen, dat zij wel een Messias in heerlijkheid, maar niet een gekruiste
Messias willen erkennen, laten zij niet langer de kerk-belijdenissen van de
Christenen kunnen beschuldigen wel een gekruiste Messias aan te nemen, maar
niet een Koning Messias, die als Koning van de Joden regeren moet.”!

Genootschap van Vrienden van Israél

Volgens Kalmijn had Capadose’s bezoek aan Schotland geen directe gevolgen
voor de Israél-zending in Nederland. Dit is niet helemaal juist. Het Committee
van de Free Church kreeg nog voor de Assembly in mei 1846 een lange brief
van Rev. Murdoch uit Amsterdam, waarin gewezen werd op de prioriteit van

88 Vereeniging Christelijke stemmen, 1849, 561.
% Kalmijn, 150.

N Vereeniging Christelijke stemmen, 1849, 576.
! Vereeniging Christelijke stemmen, 1849, 579.

26



een zendeling onder de Joden.”? Alexander Murdoch was predikant van de
Engelse presbyteriaanse kerk aan het Begijnhof in Amsterdam. Ook zijn
voorganger James Ingram wordt in de notulen genoemd.”?

Het nu bestaande contact met de Schotse broeders zou na verloop van tijd
wel intensiever worden, vooral toen Capadose zich des te meer ging richten op
de zending onder de Joden. Een doorbraak betekende zijn initiatief tot de
oprichting van het genootschap ‘De Vrienden van Isra€l’ in 1846. In de
oktobervergadering van de ‘Christelijke Vrienden’ probeerde hij andere
Réveilvrienden hiervoor warm te maken. Een voorstel werd aangenomen om
naast de bidstonden een evangelist onder de Joden aan te stellen en hiervoor een
collecte te houden. Het gebed bleef voor Capadose het primaire middel om de
evangelieverkondiging onder het Bondsvolk te bevorderen.**

De eerste openbare bidstond werd op 21 oktober 1846 in Amsterdam
gehouden. In het vervolg werden deze op elke eerste dinsdagavond van de
maand. Overeenkomstig Psalm 122:6 werd in de eerste plaats gebeden voor
vrede om Jeruzalem. Het gebed ging gepaard met Schriftlezing en uitleg, in het
bijzonder van die gedeelten die beloften bevatten voor de toekomst van Israél.”

In dezelfde maand verscheen in het blad ‘De Vereeniging Christelijke
Stemmen’ een oproep van Capadose ‘Aan de gelovigen in Nederland” om de
noodkreet voor het Joodse volk ter harte te nemen door de doelstelling van het
nieuwe genootschap te steunen en hieraan handen en voeten te geven.
Colporteurs waren nodig om de evangelieboodschap te verspreiden. Traktaatjes
moesten worden gedrukt en uitgedeeld. Hier gelden geen verontschuldigingen.
Het is de plicht van alle christenen om in deze de hand aan de ploeg te slaan. De
nood was Capadose opgelegd. Hij schrijft:

Als dus de gelovigen in Nederland langer verzuimen tezamen te vergaderen om
voor Israél te bidden, zo geven zij daarmede te kennen: of dat hun begeerte en
wensen ten opzichte van de bekering en het behoud van zo vele zielen , of dat
hun geloof en vertrouwen op de gedane belofte van genadige verhoring van
gemeenschappelijke gebeden, zeer flauw en koud genoemd moeten worden, en
schaamte moge dan onze aangezichten bedekken.”

Door toedoen van deze rondzendbrief met de aankondiging van de nieuwe
vereniging werden meer comités opgericht, zoals in Utrecht, Nijmegen, Breda,
Gorinchem en Leiden. Het meest actief was het comité in Amsterdam, waaraan

92 Kalmijn, 151.

93 Zie: Scot, Fasti, vol. 7, 539. Deze kerk had ook binding met de Church of Scotland. De
genoemde predikanten waren geordend door deze kerk.

%4 H. Wielenga, Evangelieverkondiging onder de Joden in Nederland in de eerste helft van de
19 eeuw, Kampen: J.H. Kok, 1981, 6-8.

% De Greef, Carl A.F. Schwartz, Leiden: Uitgeverij Groen en Zoon, 1990, 16.

% Vereeniging Christelijke stemmen, deel 1, 318-320.

27



de krachtige leiding van Da Costa debet was. Het hoofdbestuur was gezeteld in
Den Haag, waar Capadose woonde. Onder zijn leiding werd ook in de
residentiestad een comité gevormd. Het comité in Rotterdam verzocht in 1852
tot toetreding van de landelijke vereniging. De Schotse kerk had enkele jaren
daarvoor haar kerkgebouw in de Maasstad beschikbaar gesteld voor de
bidstonden voor Israél.’” In het begin werden de bidstonden in particuliere
huizen gehouden. Dat gebeurde om beurten bij Da Costa, Pierson en
Scheepmaker. Kleuterscholen voor Joodse kinderen werden opgericht in Leiden
en Den Haag.”

Na korte tijd ging men over tot het organiseren van openbare
bijeenkomsten, bij voorbeeld in de Hersteld Lutherse kerk in Amsterdam.
Behalve predikanten als J.W. Felix en J. de Liefde, die zich met het Réveil
verbonden wisten, gingen ‘leken’ voor als Capadose en Da Costa. Van de eerste
openbare samenkomst ‘van de Nederlandsche Vrienden Isra€ls’ in de Lutherse
kerk op 3 juli 1849 werd een verslag gedrukt dat van een voorwoord van J.F.
Schimsheimer was voorzien. In de inleiding wordt gememoreerd dat al drie jaar
onder leiding van Da Costa maandelijks in particuliere huizen bidstonden
gehouden werden. Onder leiding van de ‘Vrienden’ waren deze uitgebreid tot
andere plaatsen. Op deze wijze wilde men structuur aanbrengen onder leiding
van het bestuur van de vereniging. Ook in andere landen werden dergelijke
gebedssamenkomsten gearrangeerd.

Het voorbeeld, vooral in Schotland gegeven, van ijver voor de zaak van Israél,
gebeden voor dat eenmaal uitverkoren nooit tot het einde toe van God verlaten
volk, - en wat daarvan verder de openbaar erkende gevolgen werden, wekte ook
hier te lande sommige Christenen, in het bijzonder een uit Israéls eigen bloed
gesproten [Capadose], tot een werkzame jaloersheid op.”

Het was de vurige wens van Capadose en Da Costa dat de liefde voor
Israél ook bij andere Réveilvrienden zou aanslaan. Dit hoefde niet ten koste te
gaan van andere primaire activiteiten. Zo was de Réveilman O.G. Heldring
(1804-1876) intensief bezig met zijn sociale arbeid onder de ‘outcasts’ van de
maatschappij, vooral onder de jongeren. Op een donderdagavond hield hij
doorgaans ‘gezelschap’ in zijn pastorie. Men sprak met elkaar over
uiteenlopende onderwerpen van godsdienstige aard. Dan ging het in de eerste
plaats niet over het delen van geestelijke bevindingen maar ook over het
gezamenlijk bidden en zingen, terwijl een korte meditatie gedaan werd. Ook de
Jodenzending kwam dan ter sprake. In een artikel beklemtoonde hij de noodzaak
van evangelisatie onder de Joden. Zo lezen we:

7 Wielenga, Evangelieverkondiging, 7-8; Bastiaanse, De Jodenzending, deel 1, 43-44.

% Genoemd bij: B. de Gaay Fortman, Figuren uit het Réveil, Kampen: J.H. Kok, 1980, 131
9 Opening der bid-uren van Nederlandsche Vrienden Israéls te Amsterdam..., Amsterdam:
Hoveker, 1849.

28



Ik deelde mede dat de ure gekomen was, dat men uit alle landen zich toerustte,
om aan Israél gedachtig te zijn, dat ik nog onlangs drie mannen op een
samenkomst had aangetroffen, die de één van de ander niet wisten, en toch
gelijktijdig de evangelisatie onder de Joden in ons vaderland begonnen hadden.
Die ure is gekomen, dat de Christenen zich zullen verenigen, om alom de
Israéliet, helaas! nog niet tot zijn ruste gekomen, te wijzen op den Hoeksteen
door de tempelbouwers verachtelijk een plaats ontzegd, Die van God nochtans
tot een hoofd des hoeks is gelegd.!*

Niet alle sympathisanten van de Réveilbewegingen gingen met het doel
van ‘Vrienden van Israél’ mee. Zo was C.M. van der Kemp een uitgesproken
tegenstander van Jodenzending. Zolang de vervulling van Romeinen 11 dat
geheel Israél zou zalig worden, niet had plaats gevonden, zouden pogingen om
hen van Christus te winnen schipbreuk leiden! Capadose was heel geschokt door
deze frontale aanval op zijn bedoelingen. Da Costa kon ten dele met Van de
Kemp meegaan door te stellen dat de nationale bekering van Isra€l door een
directe invloed van Boven zou plaats vinden. Dit wil echter niet zeggen dat de
Evangelieverkondiging onder dit volk moest worden nagelaten.'”!

Teleurstellend voor Capadose was ook een bericht in naam van koning
Willem II, waarin een verzoek om erkenning van het ‘Genootschap Vrienden
Israéls’ werd afgewezen. De reden hiervan was vaag, zodat Capadose om
opheldering vroeg. Uit een gesprek met de minister eredienst bleek dat de
doelstelling van het genootschap een onaangename indruk op de koning had
gemaakt, waardoor hij geen toestemming gaf. Hij scheen bevreesd te zijn dat het
zendingswerk van de Verenging de verdeeldheid in de Hervormde kerk zou
doen toenemen. Zodoende moest het werk van de ‘Vrienden” worden voortgezet
door de plaatselijke comités.!'%?

Aangemoedigd door positieve reacties stelde Capadose op circulaire
samen die op 3 november 1846 werd verzonden. Hij heeft daarin aan wat hem
drijft om zo met Isra€l bezig te zijn. Tien jaar later geeft hij een terugblik in het
tweede nummer van het blad De Vriend Israéls, waarin hij beschrijft hoe hij
ertoe gekomen was om zich zo voor Gods oogappel in te zetten. Zo schrijft hij
over de tijd die aan de stichting van het niet erkende genootschap was
voorafgegaan:

100 Vereeniging: Christelijke stemmen, 1846/1847, 364, Heldring wordt niet genoemd, maar
de stijl verraadt hem als de schrijver. Zie ook: Kalmijn, 157-158;

101 Wielenga, Evangelieverkondiging, 8-10; Kalmijn, 156-157.

102 Kalmijn, 158-159. De briefwisseling met de minister werd gepubliceerd en van een
toelichting voorzien in een vlugschrift: Aan de christenen in Nederland, 1847, een jaar later
gevolgd door een vlugschrift onder dezelfde titel. Zie ook: Bastiaanse, De Jodenzending, deel
1, 44.

29



U weet, dat ik van den allereerste tijd, nadat de Heere mij de ogen geopend
heeft, een grote aandrang gevoeld heb, om mijn broederen naar het viees Hem
te doen kennen, Die ik zelf naar de vrijmacht van de genade als de ware
Messias, mijn Zaligmaker en mijn Leven bij een aandachtig en biddend
onderzoek van de Schrift had leren kennen, liefhebben en belijden. Ik kan de
Apostel der heidenen volkomen verstaan als hij zegt: “Ik zeg de waarheid in
Christus, ik lieg niet, mijn geweten mij mede getuigenis gevende door de
Heiligen Geest, dat het mij een grote droefheid en mijn hart een gedurige smart
is, want ik zou zelf wel wensen verbannen te zijn van Christus voor mijn
broederen, die mijne maagschap zijn naar het vlees.. ”.1%

Verderop in deze verantwoording lezen we;

Met dat verlangen vervuld en bezield, heb ik reeds in het jaar 1842 in een
aanzienlijke kring van vrienden, die wekelijks een avond ten huize van Ds.
Secretan [in Den Haag] tot opbouw in het geloof vergaderden, een en
andermaal een voordracht gehouden over en daarbij sterk aangedrongen op de
wenselijkheid, om van een vereniging van vrienden van Israél, gezette
bidstonden en evangelieprediking aan Israél te doen uitgaan.'**

Internationale aandacht voor Israél

De Evangelische Alliantie

De belangstelling voor Israél breidde zich steeds meer uit, niet alleen in
Nederland maar in meer Europese landen waar het Réveil haar boodschap liet
horen. Het opwekken tot deze zo lange tijd verwaarloosde roeping en het delen
van elkaars ervaringen, vond vooral plaats op de samenkomsten van
‘Evangelisch Alliantie’ (Evangelical Alliance). Op de eerste conferentie die in
1846 in Londen gehouden werd, waren predikanten en leken van verschillende
denominaties in verschillende landen, waaronder Engeland, Duitsland, de
Verenigde Staten en Frankrijk. Vanuit Nederland waren geen afgevaardigden.
Door deze samengebrachte eenheid van gelovigen met verschillende
achtergronden werd getracht elkaar te bemoedigen en de doelstellingen van de
Réveilbeweging in Europees verband meer gestalte en kracht te geven. De nood
van het Joodse volk kwam niet direct ter sprake, maar onder de besluiten
(Resolutions) was de zevende:

Omdat alle discipelen van Christus door de Heilige Geest bevolen zijn om aan
de broederlijke vriendelijkheid en liefde toe te voegen en verplicht zijn om te
bidden dat allen die zich christenen noemen en belijden, geleid mogen worden
op de weg van de waarheid, wordt het de leden van de Evangelische Alliantie

13 De Vriend Israéls, nr.2, 1856. Zie ook: Gedenkboek uitgegeven bij de herdenking van het
50-jarig bestaan, 113-114.
104 7ie: De Vriend Israéls, nr.2, 1856, 1.

30



dringend aanbevolen om speciaal te bidden voor alle louter naamchristenen,
evenals voor Joden en heidenen over de hele wereld...'%

Evangelische Alliantie in 1851 in Londen

Op de eerste openbare conferentie van de Evangelische Alliantie die in 1851 ook
in Londen gehouden werd, waren de Joden meermalen onderwerp van
bespreking. De twaalfde dag was geheel gewijd aan Israél en kreeg de naam van
Joodse conferentie. Op deze door velen bezochte conferentiedagen waren vanuit
Nederland Da Costa, Capadose, Elout van Soeterwoude en andere leken
aanwezig. We komen bij de lijst van bezoekers ook de naam van Carl Schwartz
tegen, die wij in het vervolg zullen bespreken. Hij woonde sinds 1849 in
Amsterdam en was goed bekend met vertegenwoordigers van het Nederlandse
Réveil. Ook werden in verschillende landen sub-conferenties gehouden.
Inmiddels was ook een maandelijks informatieblad van de Alliantie in het leven
geroepen, waarin vanuit verschillende landen de voortgang van het werk van het
Réveil werd besproken. Op deze wijze werd het netwerk van evangelische
protestanten steeds groter.!%

Zowel Capadose als Da Costa schreven een verslag van hun verblijf in
Londen waar samenkomsten van de alliantie gehouden werden. Deze werden
respectievelijk in 1855 en 1852 uitgegeven.'?” Capadose ontmoette tijdens de
conferentie Pétavel die zoveel voor hem betekend had. Capadose hield een
toespraak met als titel ‘Rome en Jeruzalem’, gevolgd door kortere redes van Da
Costa en Elout van Soeterwoude. Capadose richtte in het tweede gedeelte van
zijn lezing geheel op Israél. "Hij wees op het bestaan en de bewaring van het
volk Israél als een voortdurend wonder en een zaak van het hoogste belang’.!%

De rede werd opgenomen in een bundel vertaalde redevoeringen van
conferentie, samengesteld door de Zuid-Afrikaner Stevanus Hofmeyer die in
Utrecht theologie studeerde.!” Volgend op het verslag van de rede van Da

195 De Vriend Israéls, nr.2, 1856, 1.

106 Evangelical Alliance. Abstract of the proceedings and final resolutions of the conference,
London: n.y., 10-11, ‘That, since all the disciples of Christ are commanded by the Holy Spirit
to add to brotherly kindness, love, and are bound to pray that all who profess and call
themselves Christians, should be led into the way of truth, it is earnestly recommended to the
members of the Evangelical Alliance, to offer special prayer for all merely nominal
Christians, as well as for Jews and Gentiles throughout the world’. Zie voor de geschiedenis
van de Evangelische Alliantie: Randall & Hilbron, One Body in Christ. The history of
significance of the Evangelical Alliance, Carlisle: Paternoster Press, 2001.

Zie voor het Journal uit 1851: Evangelical Christendom: Its state and prospects..., London:
Partridge and Oakley, 1851; zie ook: Kluit, Nader over het Réveil, 156-157.

107 Capadose, Londen bezocht in 1851, Amsterdam: Hoveker, 1855; Da Costa, Eenentwintig
dagen in Londen, Amsterdam: Hoveker, 1852.

108 Kalmijn, 180.

199 Hofmeyer, De redevoeringen uitgesproken in de vergadering van het Evangelisch
Verbond te Londen in 1851, Utrecht: Kemink, 1851, 273-292.

31



Costa, geeft Schwartz een aanvulling naar aanleiding zijn nog niet zo lang
geleden werk onder de Joden in Amsterdam. Hij geeft dat zijn introductie onder
de grote groep Joden niet zonder tegenwerking was.

Wat b.v. zal men daarvan zeggen, dat het voor een Israéliet, die tot het
Christendom is overgegaan en zendeling is geworden onder Israél, niet
gewaagd is om zich in de Jodenwijk te vertonen, en nog meer om een synagoge
te bezoeken, hetgeen wel niet de schuld is van enkele personen, maar wel een
gevolg van de invioed van de Talmoed.''°

De Evangelical Alliance gaf, zoals hierboven gezegd, veel meer aandacht aan de
zending onder de Joden dan op de eerste conferentie.!!! Een gehele dag werd
afgezonderd voor dit onderwerp. De toespraken van Capadose, Da Costa en
Schwartz maakten diepe indruk. De slotconclusie van die dag (IV) geeft
uitdrukking van een diepe bewogenheid met het heil van het oude bondsvolk:

Dat deze conferentie met grote vreugde de eenheid van de Geest beschouwt, die
tot uiting komt in de Joodse broeders die hier bijeen zijn, die verenigd zijn in de
Heere Jezus, tot kennis van de waarheid zijn gebracht in verschillende landen
en lid zijn geworden van verschillende takken van de zichtbare kerk, en elke
poging zal toejuichen die gedaan wordt om een blijvende eenheid te vestigen
onder gelovige Joden in alle landen.'?

De ‘Schotsche’ Zendingskerk in Amsterdam

Carl Schwartz komt naar Amsterdam

In oktober 1849 begon op voorstel van de Schotse Free church, Dr. Carl
Schwartz (1817-1870), zijn werk in Amsterdam. Hij was van Joodse bloed,
afkomstig uit Pruisisch Polen. Tijdens zijn studietijd in Berlijn kwam hij tot
bekering. In 1837 beleed hij openlijk de Naam van Jezus Christus en werd hij
gedoopt in de Pruisische Lutherse kerk. Hij veranderde hierbij zijn voornaam
van Solomon in Karl Augustus Ferdinand (later verengelst In Carl). Hij
studeerde theologie in Halle en Berlijn. Voor deze begaafde Jood was een
wetenschappelijke carriére weggelegd, maar hij koos voor de zending onder zijn
volksgenoten.

0 Hofmeyer 296-297.

U Evangelical Alliance. Abstract of the proceedings and final resolutions of the
conference..., London: Seely and co., n.y.

12 Evangelical Alliance. Abstract..., 17-18, ‘The Jews’, citaat 18, ‘That this Conference
regards with great joy the unity of the Spirit manifested by the Jewish brethren here
assembled, who are joined together in the Lord Jesus, brought to the knowledge of the truth,
in different countries, and become members of various branches of the visible church, and
will hail any effort which may be made to establish a permanent union among believing Jews
in all countries’.

32



In 1842 stelde hij zich ter beschikking van het Londens genootschap voor
zending onder de Joden (London society for promoting Christianity among the
Jews). Na zijn ordening in de Engelse kerk, reisde hij naar Constantinopel om
daar onder de Joden te werken. Op weg naar deze Turkse stad deed hij
Boedapest aan, waar hij kennis maakte met de zending van de Schotse kerk.
Omdat hij Duits sprak, werd hij uitgenodigd om daar een poosje te blijven. Hij
maakte kennis met de familie Saphir. Een lezing over Jesaja 53 was het middel
voor de jonge Adolph Saphir om hem tot Christus te leiden. Carl trouwde met
een zus van Adolph, Maria Dorothea (1822-1850), die vernoemd was naar de
Hongaarse protestantse aartshertogin.!!3

Na een korte tijd in Constantinopel gewerkt te hebben, kwam hij in 1844
in Edinburgh in Schotland aan, waar hij zich verbond aan de Free Church. Deze
kerk zond hem naar Berlijn, waar hij vijf jaar met veel zegen onder de Joden
arbeidde. De gemeente groeide in korte tijd tot 2.000 zielen. Hij getuigde dat
deze periode voor hem persoonlijk tot rijke zegen was, vooral voor zijn
geestelijke groei. Hierna wilde hij naar Praag gaan, maar dit werd hem door de
overheid verhinderd. Toen werd hem door de Free Church opgedragen om naar
Amsterdam te gaan om daar onder de vele Joden te evangeliseren.

In de notulen van het Schotse Committee zijn veel bladzijden aan
Schwartz besteed. De commissie kwam na lang beraad tot conclusie dat
overplaatsing van Schwartz naar Amsterdam een goede keus was. In 1848 werd
hij voor een oriénterend naar Nederland gezonden, waar hij in de hoofdstad
bemerkte dat onder de Joden nog enig geloof aan het Oude Testament bestaat. In
Berlijn was hij wat anders gewend! Zijn geduld werd volgens Saphir zwaar op
de beproefd gesteld. Veel tijd besteedde hij aan nadenken en ernstige
voorbereiding.'!*

In 1849 kwam hij in de stad aan waar hij door Capadose en Da Costa
hartelijk werd verwelkomd. Voor hen was Schwartz een verhoring op hun
gebeden. Schwartz ging echter over ¢én nacht ijs! De Free Church had aan het
‘Vrienden Israéls’ gevraagd of hij zich blijvend in Amsterdam mocht vestigen.
Maar hij wilde wel de mening van de ‘Vrienden’ weten over zijn bediening. Hij
wilde in elk geval geen eigen gemeente. Ook wilde hij van niemand financiéle
ondersteuning dan alleen van de Schotse kerk. Hij wenste de Israélieten ook niet
tot de Vrije kerk te bekeren, maar tot Christus. Geen geld kwam daarbij te pas,

113 Zie voor korte biografieén van Schwarz: M.G. Pettinga, in: Biografisch lexicon voor de
geschiedenis van het Nederlands protestantisme, deel 2, 1983, 400-402; R.J. Dickie, ‘Jewish
ministers of the nineteenth-century Free Church of Scotland’, II. Solomon Schwartz (later
known as Carl Augustus Ferdinand Schwartz), 1817-1870, in: Historical Journal Scottish
Reformation Society, vol. 12,2022, 142-154. Een volledige biografie is hierboven genoemd:
W. de Greef, Carl A.F. Schwartz (1990).

14 Minutes Committee of the Free Church, NLS Dep. 298/250, 393-398, 400, 407, 413; De
Greef, Schwartz, 20.

33



maar alleen de verkondiging van het Woord van God! Over particuliere
bezoeken repte hij nog niet.!!®

Een woord aan Amsterdam

Om misverstanden en tegenstand over zijn komst te voorkomen of de kop in te
drukken, gaf Schwartz een verantwoording van zijn roeping aan de inwoners
van de stad, met als titel Een woord aan Joodse en christelijke ingezetenen van
Amsterdam. Hij begint aldus:

Door de Vrije kerk van Schotland ben ik naar Amsterdam gezonden, om aldaar
als één van haar leraren het Evangelie aan Israél te verkondigen. Deze taak is
tweeledig, want zo noodzakelijk het is, om mijn Joodse broederen te wijzen op
het Evangelie van Christus, maar ook om de christelijke broederen met liefde

tot Israél en met hartelijke deelneming in het mij opgedragen werk te vervullen.
116

De toon van dit kleine geschrift is warm en bewogen:

Mocht het mij dan gelukken een brandende liefde tot Israél in uw

harten te ontsteken, alle vroegere vooroordelen en droevige ondervindingen uit
te wissen, en een innige deelneming in de uitbreiding van het Evangelie onder
Israél alhier op te wekken, opdat u gewillig mag zijn om de kracht van het
Evangelie en van de liefde van Christus, door woorden en werken van liefde
ook aan de Joden te bewijzen!'"’

Een hoopgevende start
Schwartz had in eerste instantie behoefte aan een lokaliteit waarin hij
samenkomsten kon houden. Zijn verzoek aan de kerkenraad van de Hervormde
Gemeente om de Nieuwe Zijdskapel voor dit doel te mogen gebruiken werd
afgewezen. Gelukkig kon hij uitwijken naar de Persiaanse kerk (4rmenian
Apostolic Church), gelegen aan de Kromboomssloot in de ‘Jodenbuurt’.
Hier hield Schwartz op 25 januari 1850 zijn eerste preek. Het gaf spanning
hoeveel Joden zouden komen. ‘Er waren op die zaterdag 20 a 30 gekomen,
verreweg de meesten uit nieuwsgierigheid. Sommigen wellicht om te spotten’.
Maar de weken die volgden kwamen er meer! Soms waren wel 150 tot 200
Israélieten aanwezig.

In korte tijd was Schwartz de Nederlandse taal machtig en begon hij op
zaterdagen enige Joden te verzamelen om de Bijbel uit te leggen. Eerst preekte

15 Wielenga, Evangelieverkondiging onder de Joden, , 10.

116 C. Schwartz, Een woord aan Joodse en Christelijke ingezetenen van Amsterdam,
Amsterdam: J. Miiller, 1849. Het bevat zowel de Nederlandse als Duitse tekst. De laatste is
een vertaling van Schimsheimer. Het citaat is op 1.

17 Schwartz, Een woord, 5.

34



hij op zaterdagmiddag in het Duits bijgestaan door een vertaler (de Réveilman
J.F. Schimsheimer). Hij verklaarde dezelfde tekst die op dezelfde dag van
Joodse sabbat in de synagoge aan de beurt was. '

De Schotse commissie nam in 1850 jaar kennis van eenrapport, waarin
Schwartz zijn bevindingen van het eerste jaar van zijn verblijf weergeeft:

Hij [Schwartz] is hartelijk verwelkomd door de christelijke vrienden van Israél
aldaar. Hij heeft een erkende basis verworven voor de Vrije Kerk in de stad,
preekt voor gemeenten van tachtig of honderd Joden, van wie sommigen rijk en
opgeleid zijn, en het geheel biedt een zeer interessant gezich. Hij heeft te maken
met vragenstellers die niet ver van het koninkrijk van God lijken te zijn, en hij
heeft geen uiterlijke moeilijkheden, behalve dat hij meer werk heeft dan één
man aankan. '’

Gelukkig kreeg Schwartz na enige tijd assistentie van een tweede man in
de persoon van Robert Smith (1816-1894), met wie hij in Pest (Boedapest) had
samengewerkt. Smith werd in 1841 in Pest benoemd tot zendeling voor de Joden
en keerde in 1842 terug naar Schotland voor zijn ordening tot dienaar des
Woords. Samen met de andere zendelingen in Pest sloot hij zich tijdens de
Disruption aan bij de Free Church. Na zijn terugkeer in Pest ondervond hij
problemen met de overheid. Ook liep zijn werk onder de Joden, na de zegen in
de beginperiode, op teleurstelling uit. Toen in 1848 de revolutie in Hongarije
uitbrak, besloot hij het land te verlaten en sloot hij zich aan bij Schwartz in
Amsterdam. Hier werkten zij samen totdat Smith in 1857 naar Frankfort
verhuisde.'?

Een zware slag voor Schwartz was het sterven van zijn vrouw
Maria Dorothea op 15 oktober 1850. Zij werd in Amsterdam begraven. Op 30
oktober van het jaar daarop hertrouwde hij met Cornelia van Vollenhoven,
(1822-1902), zuster van de Amsterdamse burgemeester J. Messchert van
Vollenhoven. Zij behoorde tot de Waalse gemeente in Amsterdam. Vier
kinderen werden uit dit huwelijk geboren.!?!

Tijdelijk onderkomen
Ondertussen was begonnen met het houden van godsdienstoefeningen op
zondag in een klein gebouw aan de Oudezijds Voorburgwal bij de Stoofsteeg.

18 Wielenga, Evangelieverkondiging, 10-11.

9 Minutes Committee of the Free Church, NLS Dep. 298/250, 255, cit. 255, ‘He [Schwartz]
has been cordially welcomed by the christian friends of Israel there; has obtained a recognised
footing for the Free church in the city, is preaching to congregations of eighty or a hundred
Jews some of them rich and educated, and the whole presenting a most interesting sight, is
dealing with inquirers who seem not far from the kingdom of God, and has no outward
difficulty, excepting having more work than one man can overtake.’

120 Dickie, ‘Jewish ministers’, 143-144, 146.

121 De Greef, 21-22.

35



Dit gebouw was in eerste instantie bestemd voor het op te richten theologisch
seminarie. Het werd in 1852 met financi€le hulp van Mevrouw Zeelt, die veel
geld heeft afgestaan voor de Christelijke Afgescheiden gemeenten, aangekocht.
Hierover in het vervolg meer. Schwartz schrijft hierover:

Menig liefelijk uur heb ik in die kleine kerk doorgebracht; menige Jood heeft
daar een blijvende indruk ontvangen. De dag des Heeren zal eenmaal
openbaren, hoeveel van het aldaar gestrooide zaad, vruchten van bekering en
geloof heeft voortgebracht.'??

Het gebouw werd beschouwd als een tijdelijk onderkomen, omdat aan
aanwas van bezoekers bleef toenemen. Op een aantal vrijdagavonden, begonnen
op 29 oktober 1852, hield Schwartz hier een aantal lezingen over Jesaja 40 tot
66. De Joden mochten hier een dag later van €én tot twee uur in de middag op
reageren. Ook kregen zij ruimte om in het door Schwartz opgerichte blad De
Heraut schrijven. In het hetzelfde blad kondigde hij in november 1855 aan dat
hij op woensdagavond lezingen zou houden over de Hebreeénbrief.!

Prediking van Schwartz

Schwartz had in het begin al aangegeven dat hij zich in zijn preken ook tot
christenen wilde richten. Nu het aantal van hen steeds toenam, werd de aandacht
op deze categorie in zijn preken steeds groter. Enkele preken van hem zijn
bewaard gebleven. Zo sprak hij op 30 oktober 1853 in het gebouw aan de
Oudezijds Voorburgwal over Johannes 6 vers 67-69, de vraag van Christus aan
zijn discipelen toen de Joden waren weggegaan vanwege de scherpte van Zijn
woorden: ‘Wilt gijlieden ook niet weggaan?’(vs. 67) en het antwoord bij monde
van Petrus: ‘Heere, tot Wien zullen wij heengaan? Gij hebt de woorden des
eeuwige levens’ (vs. 68).

Scherp tekent hij het ongeloof in het afwijzen van het genadeaanbod. Het
komen tot Christus en het blijven in Hem is de roeping, zowel voor Jood als
voor christen! Een christen zal dit niet ontkennen. ‘Maar nu evenwel ontstaat
een belangrijk verschil, zodra de vraag geopperd wordt: Welke is de toestand
waarin, welke de wijze, waarop, en bovenal wie is die Christus, tot Wie men
komen en in Wie men blijven moet? Van den beginne af is de Persoon van de
Heere het middelpunt van de strijd geweest; de grote vraag tussen den Heere en
de Farizeeén en tussen het geloof en het ongeloof van onze dagen is: Wat dunkt
u van den Christus? Wiens Zoon is Hij?’

Het slot van deze preek is indrukwekkend:

Tot wien zult u gaan? Tot de wereld? zij heeft u reeds meermalen bedrogen en
teleurgesteld. Tot de zonde? zij is de bron van alle ellende in de tijd en van de

122Wielenga, Evangelieverkondiging, 11; De Greef, 29.
123 7ie: De Greef, 30.

36



dood in de eeuwigheid. Tot uw eigen hart? het is bedrieglijk en arglistig meer
dan enig ding. Tot de wet van God? zij getuigt tegen u, zij beschuldigt u, zij
oordeelt, zij veroordeelt u. Tot wie dan zult gij gaan ? Tot wie dan tot Hem,
‘Wien gij hebt geloofd en bekend, als de Christus, de Zoon des levenden Gods’?
Voorwaar, het zou even dwaas als ondankbaar en verderfelijk Zijn, van Hem
weg te gaan. Hij immers is de Weg, de Waarheid en het leven, Hij het Licht, de
Vrede, de Zaligheid, Hij de Bron van alle wijsheid, rechtvaardiging en
heiliging! Wat zou het u baten, indien u de gehele wereld gewonnen, maar Hem
verloren had? Wat kan het u schaden, indien u Hem hebt gevonden, al had u de
gehele wereld verloren? Neen, in Hem, met Hem, door Hem is alles het uwe
geworden, want ‘gij zijt van Christus en Christus is van God’. Komt dan tot
Hem, blijft bij Hem, leert van Hem, volgt Hem, en vergeet het niet, niemand kan
u uit Zijn hand rukken, niets dan uzelf, kan u ooit van Hem scheiden. Och, of wij
allen in ootmoed en oprechtheid des harten konden belijden: ‘Heere, Gij weet
alle dingen, Gij weet dat ik U liefheb, en tot Wien zullen wij anders gaan, Gij
hebt de woorden des eeuwigen levens, en wij hebben geloofd en bekend, dat Gij
zijt de Christus de Zoon des levenden Gods.” Amen.'**

‘De Heraut’

In haar vergadering van 12 oktober 1850 deelde de ‘convener’ van de Schotse
commissie mee dat hij een brief van Schwartz had ontvangen, waarin hij geld —
een bedrag van ongeveer 25.000 pond sterling ‘om de kosten te dekken van een
periodieke publicatie ten behoeve van het godsdienstige welzijn van de Joden,
die hij wil uitgeven’. De commissie (Acting Committee) besloot om dit op de
volgende vergadering te behandelen. Op 17 december besloot de commissie om
30.000 pond sterling voor het lopende jaar ter beschikking te stellen, waarbij zij
wel om meer informatie vragen over de inhoud van het blad. Ook vragen zij om
een rapport over de voortgang van het zendingswerk.!?

Het pas opgerichte genootschap van Vrienden Israéls zorgde ook voor
ondersteuning van de missie Van Schwartz. Zijn werk viel onder de Schotse
Free Church en was onafthankelijk van het ‘Nederlands genootschap van
vrienden van Israél’. Wel was er een goede samenwerking tussen beide
organisaties. Schwartz bleef zelfstandig en wilde zich niet inlaten met de
verschillen tussen de Hervormde kerk en de Afgescheidenen. Wel wilde hij zijn
bediening niet alleen op de Joden richten, maar ook christenen van dienst zijn.
De geesteloosheid onder Amsterdamse predikanten greep hem aan. Het gebrek
aan Bijbelse Evangelieverkondiging was zichtbaar onder de hoorders die zondag

124 C. Schwartz, Gij zijt de Christus, de Zoon des levende Gods. Leerrede over Johannes
VI:67-69, Amsterdam: G. van Peursem, 1853, 10, 20.
125 Minutes Committee of the Free Church, NLS Dep. 298/250, 275, cit. 275, ‘to asssist in

defraying the expense of a perodical publication for the religious benefit of the Jews which he
wished to edit’; 287, vergadering van 17-12-1850

37



aan zondag aan zijn lippen hingen. Het was zelfs zo dat de Joden onder de
hoorders in de minderheid waren.

Voor alle duidelijkheid schreef Schwartz in het door hem in 1850
opgerichte blad De Heraut:

Het is ook het christelijk belang van de Schotse kerk, om ook hier te lande
krachten te verkrijgen, tot verbreiding van het Evangelie onder Joden en
Roomsen. Dit is het hoofddoel van de Schotse kerk... Maar toch zou het haar
verheugen, als zij in Holland dienst kon bewijzen aan zowelj Hervormden als
Afgescheidenen... De Schotse kerk komt niet om te beslissen tussen Hervormden
en Afgescheidenen. De Schotse kerk wil geen oorlog tegen de Hervormde kerk,
ook niet tegen de Scheiding. Zij reikt de hand des vredes aan beide; zij wil
alleen oorlog tegen het valse, het bekrompene, het leugenachtige...'*®

Met financié€le ondersteuning van de Schotse kerk kon Schwartz het blad
De Heraut gaan uitgeven. Het blad was uit de nood geboren. Het feit dat
ingezonden stukken van Schwartz door het ‘Nederlandsch-Israélitisch Nieuws-
en advertentieblad” werden geweigerd, deed bij Schwartz de behoefte ontstaan
aan een eigen blad. Het eerste nummer ‘proefnommer’ van 15 oktober 1850,
vier pagina’s groot’ had als ondertitel: ‘Een stem over Isra€l en tot Israél’ met
als motto een gedeelte uit Jesaja 52:7, in het Hebreeuws: ‘...die het goede
boodschap, die de vrede doet horen, desgenen die goede boodschap brengt van
het goede, die heil doet horen, desgenen, die tot Sion zegt: Uw God is Koning’.
Behalve redacteur Schwartz werkte Da Costa mee om het blad te vullen.'?’

In het eerste nummer van De Heraut geeft Schwartz in het kort aan wat de
bladformule zal zijn. We lezen:

Doch niet alleen tot Israél, ook over Israél wensen wij te spreken. En wie kan
zich Christen noemen en tevens het woord vergeten van Hem die gesproken
heeft: ‘De zaligheid is uit de Joden’? Is niet de christelijke godsdienst op het
nauwst met de Israélitische verbonden, ja, is zij iets anders dan de vervulling
van hetgeen God in het Oude Testament liet vooraf schaduwen en beloven? —
Wij zullen spreken van' Jehova's roemrijke daden en van de grootheid van Zijn
volks in vroegere dagen en — als dan het heden ons door menige tegenstelling
bedroeft — ons hart verkwikken met een blik op die toekomst, waarin de Geest
der genade en der gebeden over het huis van David en over de inwoners van
Jerusalem zal uitgestort worden [Zach. 12], wetende dat, zo de verwerping van
de Joden is geweest, de verzoening van de wereld, hun aanneming zal zijn het
leven uit de doden [Rom. 11]. Ook in dit opzicht zou het ons tot grote vreugde
strekken, om uit zo menig christenhart vooroordelen weg te nemen en bij hen

126 Wielenga, Evangelieverkondiging, 12.
127 Wielenga, Evangelieverkondiging, 12-13; De Greef, 36-39.

38



enige belangstelling op te wekken voor dat Israél, waarvan gesproken is:
‘Gezegend zij hij die u zegent en gevloekt zij degene die u vioekt!’.

Hetgeen onze lezers in dit blad te verwachten hebben, laat zich onder de
volgende hoofden brengen:

1. Verklaring van die afdelingen van de Schrift, die op de Sabbatdagen in de
synagoge worden voorgelezen.

2. Mededelingen uit de Talmud met betrekking tot de gewichtigste waarheden
van de Bijbel.

3. Karakterschetsen van de merkwaardigste mannen uit de Schrift.

4. Beschouwingen over de profetieén en over de godsdienstige inrichtingen en
instellingen van het Oude-Testament.

5. Bewijzen van de praktische invloed van het Evangelie over de gehele wereld
tot op deze dag.

6. Beoordelingen en berichten omtrent hetgeen op godsdienstig gebied door
Israél gedaan, geschreven en gepredikt wordt, terwijl eindelijk:

7. de redactie zich bereid verklaart om de vragen die bij haar mochten
inkomen, voor zo ver zij daartoe geschikt zijn, in haar blad op te nemen en te
beantwoorden.'*®

Uit het bovenstaande blijkt dat Schwartz er alle vertrouwen in heeft dat zijn
werk in Amsterdam zal gezegend worden. Maar hij beseft ook dat ook
tegenstand te verwachten is, wat uit het vervolg zal blijken!

De artikelen van Schwartz werden in het Duits geschreven en door T.M.
Looman vertaald in het Nederlands. In een gedenkboek van de ‘Nederlandsche
Vereeniging voor Israél’ wordt een beknopte weergave gegeven van de eerste
jaargangen van De Heraut. In de tweede jaargang van dit weekblad behandelde
de redacteur wekelijks een gedeelte uit de Pentateuch (de Vijf Boeken van
Mozes). Het waren de gedeelten die in de Amsterdamse synagoge gelezen
werden. In de volgende jaargang werd de Haphtaroth behandeld die na het
Parascha (de afdeling van de week) gelezen werd. Zo geeft Schwartz aan dat
Jesaja 61 door Christus in de synagoge van Nazareth gelezen werd (Lukas 4:16).
Zo probeert hij de vervulling van de Wet van Mozes te projecteren op het
Middelaarswerk van Christus.'®

In de vijfde jaargang begint Schwartz zijn verhandeling over de Persoon
en het werk van Christus. Deze artikelen werden later in afzonderlijjke tractaten

128 De Heraut, jrg 1, 1850, nr. 1, 1.
129 Gedenkboek, 120.

39



onder de Joden verspreid, waarvan sommige nummers naar alle rabijnen in het
land werden gezonden. Later werden deze niet voltooide beschouwingen in druk
uitgegeven. Professor J.J. van Oosterzee (1817-1882), die ook een hart voor
Israé€l had, kreeg hiervan een presentexemplaar. Hij was het in hoofdzaken met
de inhoud eens.!?

Volgens Wielenga kwam in de jaren die volgden de inhoud van De
Heraut nagenoeg overeen met het bovengenoemde programma. De meeste
aandacht was gericht op Israél, maar het evangeliserende karakter veranderde na
verloop van tijd in een polemische stellingname. Dit had wellicht te maken met
de tegenstand die Schwartz van Joodse zijde kreeg te verduren. Maar niet allen
van Joodse zijde; ook van kerkelijke zijde kwam zware kritiek.!*!

Tegenwind van twee kanten
Vanaf het begin van het zendingswerk toonden de Joden zich geirriteerd over de
pogingen om hen met het Evangelie in aanraking te brengen. Vooral de
bidstonden en de traktaatjes die onder hen verspreid werden, wekten hun
weerstand op. Toen Schwartz in 1849 naar Amsterdam kwam, nam het verzet
toe. De Joden beschouwden hem, Da Costa en Capadose als afvalligen. Vooral
de in hun ogen agressieve methode van Schwartz vonden zij bedreigend. In hun
in 1849 opgerichte blad Nederlandsche-Israélietisch Nieuws-Advertentieblad
lieten zij van hun gram horen. Na enkele maanden kon Schwartz aan zijn
opdrachtgevers melden dat de Joden door allerlei middelen de
Evangelieverkondiging begonnen tegen te werken. In het begin werden namen
verzameld van hen die de samenkomsten in de Persiaanse kerk bezochten. Zij
moesten voor de rabbijnen verschijnen. Dan werden zij bedreigd en soms uit
hun betrekking ontslagen. In een later stadium volgde mishandeling,
vervloeking en andere vernederende maatregelen. !>

Een dieptepunt in loopbaan van Schwartz vormde een conflict met de
Amsterdamse kerkenraad van de Hervormde gemeente. In de zomer van 1852
had Schwartz het Avondmaal bediend in plaats van de afgescheiden
Brummelkamp. De kerkenraad wilde dat Schwartz niet in dergelijke
samenkomsten voorgaat, omdat hij daarmee de geest van afscheiding zou
bevorderen. Ook was het de raad een doorn in het oog dat Schwartz de
sacramenten bediende. Dit deed hij uiteraard in dienst van de Schotse kerk die
hem had uitgezonden. Schwartz vond dat hij boven de partijen moest staan. Hij
was bewogen met de verdeeldheden in kerkelijk Nederland die volgens hem
voor een groot deel te wijten waren aan de leervrijheid die in het Hervormde
kerk in de praktijk gehanteerd werd. Hij ageerde tegen het beroepen van de
vrijzinnige dr Meyboom en het handhaven van ‘moderne’ predikanten die

130 Gedenkboek, 121.
31 Wielenga, 13.
132 Wielenga, 23-24.

40



openlijke wezenlijke elementen van het christelijk geloof loochenden. De
Amsterdamse kerkenraad was geirriteerd door de kritiek van een buitenlandse
predikant en vond dat deze zich niet mocht inlaten met interne zaken van de
Nederlandse volkskerk.!??

Het kwam in 1853 tot een openlijke confrontatie met Dr. H.J. Spijker, die
verbonden was aan de Hervormde kerk van Amsterdam. Deze schreef een
scherp artikel in een blad tegen de Free Church, die volgens hem was ontstaan
door een geest van afscheiding. Schwartz reageerde met een geschrift De Vrije
Schotsche Kerke en hare zending in Nederland gehandhaafd tegenover Dr. H.J.
Spijker. Schwartz verdedigt de Schotse kerk en zijn taak om namens deze kerk
het Evangelie onder de Joden te verbreiden. Is de Hervormde gemeente daarin
niet tekortgeschoten? Maar de liberale Spijker wist dat Schwartz zich niet
beperkte tot de Joden, maar het ook als zijn roeping achtte om het geestelijk
verval in de Nederlandse kerk aan de kaak te stellen. In dit licht moeten wij ook
zijn inspanningen zien om een seminarie te helpen oprichten die tot taak had om
het onderwijs in de theologische grondslagen van de Reformatie te
bevorderen.!** Het vervolg van deze bijdrage gaat over de oprichting hiervan.

Theologisch Seminarie

Schotten bezoeken Nederland

De Schotten waren niet alleen via het deputaatschap van de Free Church
betrokken bij het wel en wee van het zendingswerk onder de Joden. Tijdens een
kort verblijf in 1852 in Amsterdam namen zij ook kennis van de kerkelijke en
geestelijke situatie in Nederland. Zo maakte dr William Cunningham van de
gelegenheid gebruik om verschillende plaatsen te bezoeken. Zo bezocht hij
‘Lady Zeelt’ in haar landhuis in Baambrugge. Hij schrijft over haar:

Zij is tussen de zeventig en tachtig, maar sterk, actief en energiek — een zeer
vrome, goede vrouw, die vervolging heeft geleden in de vorm van boetes voor
haar geloof. Ze is zeer rijk, maar leeft in de eenvoudigste stijl — een voorbeeld
van het oude Hollandse leven, dat zelfs in dit land, dat zoveel minder aan
verandering onderhevig is dan het onze, aan het verslijten is. Zij sprak geen
Engels, noch wij Nederlands, we hadden geen gemeenschappelijke taal die
door beide partijen werd begrepen, zodat we via een tolk moesten
communiceren. Ze maakte een goed feestmaal voor ons klaar en overlaadde ons
met eer en voedsel. Alles in het huis, de tuinen, de mensen en het hele
etablissement was intens Hollands. Ze leeft in een soort patriarchale pracht en
eenvoud — zijzelf en de hele zaak deden me sterk denken aan 'Ma mere'in de

133 De Greef, 55-58.
134 De Greef, 58-59; C. Schwartz en R. Smith, De Vrije Schotsche Kerke en haar zending in
Nederland gehandhaafd tegenover Dr. H.J. Spijker, Amsterdam: H. Hoveker, 1853.

41



Zweedse roman. 's Avonds keerden we terug naar Amsterdam, hartelijk
geinteresseerd en uitgeput.'®

Cunningham en Bannerman bezochten ook Utrecht, Leiden en Dordrecht,
plaatsen die veel betekend hebben in de geschiedenis van het Gereformeerd
Protestantisme. Op deze wijze kregen zij een goede kijk op het godsdienstig
leven in Nederland.!3¢

Wat eraan voorafging
Met de financi€le hulp van de vermogende Mevrouw J.J. Zeelt uit Baambrugge
was het zogenaamde Nieuwe Gebouw aan de Oudezijds Voorburgwal bij de
Stoofsteeg aan Schwartz ter beschikking gesteld. Mevrouw Zeelt steunde vooral
de Afgescheidenen.!?” Dit gebouw was in eerste instantie bestemd voor de
colleges van het op te richten Schotse theologisch Seminarie.

Wat heeft een theologisch seminarie voor verband met de Jodenzending?
Op de vergadering van de Schotse commissie van 1 juni 1852 deelde de
‘Principal’ van het New College, dr. Cunningham, mee dat hij tijdens de
Evangelische Alliantie in Londen Schwartz had gesproken over ‘een aanbod van
een zeker gebouw in bezit van de Free Church om daarin een theologisch
seminarie te vestigen.’!*® Dat was nieuw voor de Schotse broeders! Op een
volgende vergadering waar dr. John Duncan aanwezig was, werd besloten om
Schwartz om opheldering te vragen over zijn plannen. Hem werd verzocht om
op 20 juni opening van zaken te geven. En dat gebeurde! Hij verscheen
vergezeld van zijn collega zendelingen Wingate en Smith voor de Schotse
broeders in Edimburgh, onder wie de bekende Alexander Keith en Moody
Stuart. Een brief van Schwartz van 2 juli kwam er tafel. We lezen: ‘Over het
gebouw te Arnhem dat nu door de afgescheiden gemeenten voor het seminarie
wordt gebruikt...” En dan over het gebouw te Amsterdam: ‘om te worden
gebruikt als tehuis voor binnenlandse en buitenlandse zending met betrekking

135 R. Rainy, J. Mackenzie, Life of William Cunningham D.D., London: T. Nelson and sons,
1871, 392, She is between seventy and eighty ; but strong, active and energetic,—a very
pious, good woman, who has suffered persecution in the shape of fines for the faith. She is
very wealthy, but lives in the plainest style, —a specimen of old Dutch life, which even in this
country, so much less liable to change than our own, is wearing out. She could not speak
English, nor we are Dutch; we had no common language understood by both parties, so that
we had to communicate through an interpreter. She made a good feast for us and loaded us
with honour and food. Everything in the house, gardens, people, and the whole establishment,
were intensely Dutch. She lives in a sort of patriarchal magnificence and simplicity, —she
herself and the whole thing reminding me forcibly of " Ma mere 'in the Swedish novel. In the
evening, we returned to Amsterdam, heartily interested and worn out.

136 Rainy, Mackenzie, 392-393.

137 De Greef, 29-30.

138 Minutes Committee of the Free Church, 386, ‘An offer for a certain building in possession
of the Free Church to establish a theological seminary’.

42



tot Holland en zodra de omstandigheden het toelaten een theologisch
seminarie...” Dienstbode en zuster mevr. Zeelt schenkt 25.000 gulden...

Maar de commissie ging niet over ¢én nacht ijs! Eerst wilde zij akkoord
gaan met het eerste voorstel, waarbij het alleen om een gebouw voor de zending
ging. Na lang wikken en wegen, gaf de commissie toch toestemming voor het
seminarie. Een deputatie kwam naar Amsterdam om niet alleen aanwezig te zijn
bij de ingebruikname van het kerkgebouw aan de Oudezijds Voorburgwal, maar
ook de benoemde docenten te ontmoeten en met hen afspraken te maken. De
docenten waren ‘Doctor Capadose, baron A. Mackay, P.J. Elout van
Soeterwoude Esq., P.G. Teding van Berkhout Esq, Dr. 1. da Costa, Rev. Carl
Schwartz en William Smith als zendelingen onder de Joden’. Da Costa kreeg
voor zijn docentschap 150 pond sterling duvanto bene placito (ik ben zeer
tevreden). De school betaalde hem een salaris van fl. 1.800,--; de andere
docenten gaven hun lessen zonder bezoldiging. Er werd lesgegeven in algemene
ontwikkeling, exegese, logica, kerkgeschiedenis, dogmatiek en algemene
geschiedenis. Als bestuur werden benoemd Mackay, Elout van Zoeterwoude,
Barger, Capadose, Schwartz, Da Costa, Teding van Berkhout en Smith, ‘om als
commissie de zaken van het Seminarie van de Free Church in Amsterdam te
behartigen.” Negen jaar lang heeft de school bestaan met 12 tot 16 studenten. De
Schotse kerk steunde jaarlijks met 200 Engelse ponden. Aan giften viel niet
meer dan fl. 600,-- te rekenen.'*°

Het seminarie was eigenlijk mede een idee van Schwartz. Deze voelde
zich geroepen om op gedegen wijze weerstand te bieden aan de opkomst van
moderne theologie. Da Costa en Capadose misten daartoe de nodige
theologische opleiding. Schwartz had in Duitsland een complete studie theologie
gevolgd en kreeg zelfs de doctorsgraad. Toen hij vernam dat de theologische
opleiding in de Afgescheiden kerk te wensen overliet, besprak hij met docent A.
Brummelkamp die ook de vergaderingen van de ‘Christelijke Vrienden’
bijwoonde, een alternatief, waarbij hij behalve geldelijke steun (van Mevrouw
Zeelt) ook steun van de Schotse kerk nodig had. Het viel niet mee om de
Afgescheidenen zover te krijgen dat zij hun opleiding in Arnhem zouden
stoppen en deze over te plaatsen naar Amsterdam. Maar binnen de kerken van
de Afscheiding was zoveel verdeeldheid dat Schwartz zijn wensen maar ten dele

> 139

139 Minutes Committee of the Free Church, 386, 393, 394, 395, 396, cit. 394-395,
‘Concerning building at Arnhem is now used for the seminary by the separatists’
congregations...” And than about the building at Amsterdam’: ‘to be used as a home for home
and foreign missions in connection with Holland and as soon as circumstances permitted a
theological seminary...”’Servant and sister Mrs Zeelt will grant 25.000 guilders...’

140 Minutes Committee of the Free Church, 398, 400, 411, 413, 414, ‘Doctor Capadose, baron
A. Mackay, P.J. Elout van Soeterwoude Esq., P.G. Teding van Berkhout Esq, Dr. 1. da Costa,
Rev. Charles Schwartz en Revd. William Smith as missionaries to the Jews’, ‘to be a
committee for managing the affairs of the Free Church Institution or Seminary at
Amsterdam’. Zie ook: De Gaay Fortman, Figuren uit het Réveil, 132.

43



zag gehonoreerd. Uiteindelijk werd het seminarie zonder steun van de
Afgescheidenen gesticht. Zo kon na veel teleurstellingen het seminarie van de
grond komen. Schwartz zag zijn wens vervuld om zijn taak als
zendingspredikant te combineren met die van docent!'*!

Samenwerking Seminarie, ‘Schotsche Zendingskerk’ en ‘Vrienden Israéls’
Voordat het ‘Nieuwe gebouw’ in gebruik werd genomen, vergaderden de
Schotse afgevaardigden op 17 augustus 1852 ten huize van Schwartz aan de
Prinsengracht met afgevaardigden van verschillende comités van de ‘Vrienden
Israéls’ om in het bijzonder de voortgang van het zendingswerk onder de Joden
te bespreken. Er waren, behalve van het Amsterdamse comité, afgevaardigden
van comités uit Den Haag, Leiden, Gorinchem, Haarlem en Zaandam aanwezig.
De bedoeling van de vergadering was ook om duidelijkheid te scheppen in de
verhouding tussen het Seminarie, de Zendingskerk en de ‘Vrienden Israél.
Behalve de takenafbakening stond de samenwerking tussen de drie instanties
centraal. Van de Schotse kerk waren afgevaardigd; Moody Stuart en Smith.'#?

Er werden tien besluiten genomen. In de eerste plaats om de noodzaak
van colporteurs ‘ter verspreiding van Bijbels en traktaten’ onder de Joden te
benadrukken. Daarbij wordt kennismaking met hun toestand, ‘vooral in de
kleinere steden en dorpen’, ‘hoogst wenselijk geacht’. De colporteurs moesten
eerst op het seminarie gevormd worden. De zendelingen behoren ‘van tijd tot
tijd de verschillende lokaties te bezoeken, in verband met de colporteurs’.
Vervolgens moeten enkele commissies benoemd worden om de geschiktheid
van de colporteurs en evangelisten te beoordelen!*’

Verslag van ingebruikname van het ‘Nieuwe gebouw’

In het blad van de Réveilgezinden, De Vereeniging Christelijke stemmen, werd
uitgebreid aandacht besteed aan de ingebruikname van het seminarie. We lezen
het volgende verslag:

Een zeer talrijk gehoor was op den avond van 25 augustus 1852 bijeen in het
kerkgebouw op de Oudezijds Voorburgwal bij de Stoofsteeg, tot bijwoning van
een aangekondigde openbare vergadering. Deze werd geleid door de eerw. heer
Schwartz, voorganger van de Vrije Schotse kerk (Free Church) alhier, die,
nadat Psalmgezang de werkzaamheden had ingeleid, de afgevaardigden der
Vrije Schotsche Kerk aan de vergadering voorstelde.

41 De vele problemen rondom de stichting van het seminarie zijn beschreven in de
diepgravende studie: G.M. den Hartogh, Het Christelijk Gereformeerd Seminarie te
Amsterdam, Delft: W.D. Meinema, n.y. Het valt buiten het bestek van onze bijdrage om hier
uitgebreid aandacht aan te geven.

142 Gedenkboek, 126-127; De officiéle notulen van deze bijeenkomst zijn waarschijnlijk door
confiscatie door de Duitse bezetter in de Tweede Wereldoorlog van de archieven van de
‘Vrienden Isra€ls’ en zusterorganisaties te Amsterdam verloren gegaan.

B Gedenkboek, 126

44



Als eerste spreker trad op Dr. (William) Cunningham, eerste professor
(Principal) aan de Theologische school (New College) van meergenoemde kerk
te Edimburgh, en opvolger van Chalmers. Als afgevaardigde uit Schotland deed
hij het doel der vergadering uitkomen, zijnde de mededeling van het aanbod,
aan de Vrije Schotsche Kerk gedaan, van het gebouw, waarin de bijeenkomst
plaats had en van een zekere som gelds, ten einde gebouw en geld te besteden
tot bevordering van de binnen- en buitenlandse zendingszaak in Nederland, en
zodra de omstandigheden het toelaten, een Seminarie op te richten. Deze school
zal openl staan voor afgescheidenen en niet-afgescheidenen der Hervormde
Kerk, ja voor eenieder die zal willen gebruik maken van de lessen, aldaar te
geven.

Daarna betoogde de redenaar het nauwe verband, dat er te allen tijde tussen de
kerk in Nederland en Schotland, en tussen Nederland en Groot-Brittannié in het
algemeen, heeft bestaan

Ds. (L.G.) James uit Breda voerde daarna het woord Hij richtte een
welkomstgroet tot de Schotten, met des te meer zelfvoldoening, zei hij, omdat
een Schot Robert Haldane, van grote zegenrijke invloed was geweest op de kerk
te Geneve. [James was goed bekend met het Geneefse Réveil].

De derde spreker was Dr. (James) Bannerman, insgelijks professor te
Edinburgh. Deze wees op Willem III, Prins van Oranje en Koning van
Engeland, die de godsdienstige en staatkundige vrijheid van Groot-Brittannié
even zo gered en verdedigd had, als hij het voor Nederland had gedaan.
Vervolgens sprak hij over den strijd in Holland en in Schotland tegen ongeloof
en bijgeloof. Na Dr. Bannerman trad de heer Capadose uit’ s-Gravenhage op.
In zijn rede drukte bij de hoop en het vertrouwen uit, dat de zaak nu
ondernomen, een zaak van God is en dat, dit waar zijnde, bijgeloof noch
ongeloof haar kunnen benadelen.

De gemeente zong toen een vers uit den 133ste Psalm, waarna de heer Mr. 1.
Da Costa de aandacht van de aanwezigen boeide door een rede, waarin hij
hoofdzakelijk uitweidde over de gezegende invloed, die de regering van Willem
111, Prins van Oranje en Koning van Engeland, op de staatkundige en
godsdienstige vrijheid had.

Dr. (Alexander) Moody Stuart, predikant te Edimburgh, sprak over de
onderneming, die nu is begonnen en waartoe zij, Schotten, door hun zending te
Amsterdam meewerken. Zij hadden de overtuiging, dat zij de zegen van God op
al hun werk, tot nog toe verricht, hadden ondervonden, omdat zij liefde hadden
bewezen aan het volk van God, aan Israél.

Tenslotte sprak de heer baron Mackay uit ‘s-Gravenhage. Zijn toespraak had
voornamelijk ten doel het betoog, dat de besproken zaak waarop de
grondslagen der Nederduitse Hervormde kerk berust, goed is, maar dat ook
hart en hand openstonden en openstaan voor iedere andere christelijke
gezindheid van de Hervormde Kertk.

De godsdienstige handeling werd besloten met het zingen van Psalm 134.'%

144 Christelijke stemmen,1853, bijblad, 230-233; Amsterdamsche Courant, 27-8-1852.

45



Officiéle oprichting seminarie

In het Gedenkboek van 1911 lezen we over de officiéle oprichting van het
seminarie. Op 25 september 1854 vond een offici€le bijeenkomst in de pas
geopende zendingskerk plaats:

46

Zo is ons het geboorteuur beschreven van het Theologisch Seminarie

voor binnen- en buitenlandse Zending, dat werd opgericht onder het
oppertoezicht van de Vrije Schotse Kerk. Het bestuur bestond uit de heren:

Dr. C. Schwartz, Ds. R. Smith (die mede als zendeling van Schotland enige

tijd met Dr. Schwartz samenwerkte, en later naar Corsock in Schotland
vertrokken is), Mr. Is. Da Costa, Jhr. Mr. J. W. van Loon, Mr. J. J. Teding van
Berkhout, Mr. G. Groen van Prinsterer, Ds. G. Barger, Dr. A. Capadose, Jhr
Mpr. P. J. Elout van Soeterwoude — die nog in de algemene vergadering van
onze vereniging van 1877 [Nederlandse vereniging voor Israél, NVVI] hulde
kwam betuigen aan de geloofsmoed en de volharding in het gewichtig werk van
de evangelieverkondiging onder Israél — en Mr. A. Baron Mackay. Behalve de
vijf eerstgenoemden behoorde ook Dr. A. F. Van de Laar Jr. tot de eerste
docenten. Veel arbeiders in het Godsrijk hebben aan dit Seminarie hun
opleiding ontvangen. Ook onze vereniging [NVVI] heeft de vruchten daarvan
geplukt.

Op 25 september 1854 werd ter gelegenheid van het bezoek van twee
afgevaardigden van de Vrije Kerk van Schotland een bijeenkomst gehouden in
de Schotse Zendingskerk. Mr. Isaac Da Costa leidde de samenkomst, en nadat
Ds. Schwartz in het gebed was voorgegaan, sprak Baron Mackay een hartelijk
welkomstwoord tot de Schots broeders, waaraan wij het volgende ontlenen. “Ik
had u nooit tevoren gezien, u trad binnen, wij drukten elkaar de hand,

We verstonden elkander. Ziet hier de sympathie van de liefde van het hart. Uit
dien hoofde danken wij u als broeders, maar ook als medearbeiders danken wij
u. Het werk is nog gering, wij wenden onze verenigde krachten aan, wij doen al
wat wij kunnen, en toch zeggen wij: wij kunnen niets doen. Hoe dan? Omdat wij
arbeiden in de kracht van Christus. Wij danken u dat u aan Holland gedacht
hebt, om er zendelingen onder Israélieten, Roomsen en Protestanten heen te
zenden. Wanneer u tegen de Russen strijdt, zijn wij onzijdig, wanneer u
daarentegen tegenover de vijanden van Christus staat, zijn wij met u verenigd.
Al wat voor Christus is, heeft niets te verwachten van de wereld. In Schotland
komen de kerken als ware het uit den grond op, maar ook het geringe werk
alhier heeft de Heere lief. En daar naar onze overtuiging het Seminarie op het
kruis van Christus gegrond staat, kan noch zal de Heer het vergeten. Deze onze
Schotse broeders hebben veel geleden voor Christus; zij hebben dapper
gestreden, zij hebben heerlijk overwonnen. Ik spreek slechts van Schotland,
daarbij zwijgende van de Hollandse medearbeiders, en zal niet veel gewagen
van den arbeid van de liefde, de kennis, de gaven, die zij met onvermoeide
volharding aan dit Seminarie wijden, teneinde het te doen bloeien en er een
krachtige invioed aan te verzekeren. In de naam van al de hier vergaderden



druk ik u bij deze de broederhand, terwijl ik u nogmaals als medearbeiders

welkom heet”.'%

Ook de bekende Schotse predikant en latere hoogleraar aan het college van de
Free Church in Aberdeen, Dr. David Brown (1803-1897), die ook tot de
afvaardiging uit Schotland behoorde, sprak een woord. Hij is vooral bekend
geworden door zijn studie over de wederkomst van Christus en over het herstel
van het Joodse volk. Ook behoorde hij tot de vriendenkring van ‘Rabbi’ Duncan
en heeft hij diens leven beschreven.!*¢ We nemen een gedeelte van deze
indrukwekkende rede over:

Wij zijn hier, in verband met de zending en met het Seminarie alhier gevestigd.
De Vrije Kerk van Schotland heeft als beginsel, dat individu's en kerken eerst
zelf moeten ontvangen, maar dan ook uitgeven. Zij gelooft dat het een wet is in
het Koninkrijk der hemelen, dat hoe meer men geeft, hoe meer men ontvangt.
Als wij ons in onszelf wilden opsluiten, dan wij zouden spoedig verkwijnen en
sterven. Zichzelf uitbreiden is zichzelf behouden. Wij kunnen niet de gehele
wereld evangeliseren en hebben daarom aan bepaalde plaatsen onze aandacht
gewijd. Wij trachten in ons eigen vaderland te evangeliseren, de heidenen het
Evangelie te brengen, de onze eigen zendelingen in de Engelse kolonién te
volgen. Daarbij trekken ons vooral op het vasteland de Protestanten aan, die
door Roomse overmacht en overmoed worden vertreden en vertrapt. Ook aan
de Jood brengen wij het Woord des levens, niet alleen omdat hij evenals de
heiden een ziel heeft, maar ook omdat het herstel van Gods volk zal wezen het
leven uit de doden (Rom. 11). Wij zijn hier gekomen om te zien welke voortgang
de arbeid onder Israél heeft, en kunnen nu met Job zeggen: ‘Met het gehoor des
oors hadden wij van u gehoord, maar nu ziet u ons oog’ (Job 42 : 5). Wij
bezochten Bonn, Breslau en Berlijn. In Amsterdam zijn grote en eigenaardige
zwarigheden, maar meer wijze, krachtige en gelukkige pogingen dan hier,
hebben wij nergens zien aanwenden. De prediking van het Evangelie intussen is
niet de zaak van een enkele kerkgroepering, maar van alle kerken; en daarom
maken wij door ons evangeliseren in deze stad geen inbreuk op de rechten van
anderen. Er rust een bijzondere verplichting op die kerken en op die landen,
waar Israélieten wonen. De grootste weldaad, die u de Joden kunt bewijzen, is:
hen tot Christus en Christus tot hen te brengen. Wees ons hierin behulpzaam; u

145 Gedenkboek, 128.

146 D. Brown, Christ's Second Coming: Will it be Premillennial? , New York: R. Carter and
brothers, 1856; D. Brown, The Restoration of the Jews: The history, principles, and bearings
of the question, Edinburgh, A. Strahan & Co., 1861, London: Hamilton, Adamx, & Co, 1861.
Brown verdedigt in deze studie het post-chiliastische standpunt, dat door de meest Schotse
theologen in de zeventiende en achttiende eeuw werd aangehangen, in tegenstelling tot de
pré-chiliastische visie van de Bonar broeders en Da Costa.

47


https://www.wikiwand.com/en/articles/Premillennial

kunt hun geen vriendelijkheid bewijzen, zonder daardoor ook zelf gezegend te
worden.'¥

Brown memoreerde in dezelfde toespraak de stichting van het Amsterdams
Seminarie:

Grote delen van de bevolking kunnen van den kansel af niet bereikt worden.
Velen zijn voor de gewone prediking ontoegankelijk. In Schotland nemen de
massa's toe, als het ware, over het hoofd: een watervioed stroomde aan en
daarom zag elke kerkgroepering uit naar nieuwe middelen. Wij vonden deze
middelen, omdat wij ze met inspanning en gebed zochten. Colporteurs,
Bijbellezers, evangelisten werden uitgezonden: eenieder — dit werd ons
duidelijk — moet zendeling zijn. Deze middelen kunt ook u in Nederland niet
ontberen. U moet de kennis van God vanuit de Bijbel overal brengen. Dit is niet
ons werk, maar het uwe, en terwijl wij wensen u de vereiste werkers voor te
bereiden, hebben wij recht op uw ondersteuning en op uw gebeden. Neem dit
werk ter hand, breidt het uit, vervult uw volk met de gezonde leer. Het echte
conservatisme is gedurige verbetering op goede en hechte grondslagen. Het
Evangelie is het enige geneesmiddel voor alle kwalen en voor de kwalen van
allen. Het volk smacht naar het brood des levens; zo u het hun niet uitreikt,
zullen er overal lieden opstaan, die op eigenwillige wijze de bestaande behoefte
zoeken te bevredigen. Wilt u dit euvel voorkomen en u vrijwaren voor
ongeleerde, ongeschikte voorgangers, die overal verwoesting aanrichten, —
welaan, maakt dan gebruik van beter toegeruste arbeiders die u met
hartelijkheid en liefde aangeboden worden. Velen gevoelen de genoemde
behoefte. Wij bekennen, dat hetgeen wij doen, niet meer dan een zwakke poging
kan heten, maar terwijl anderen spreken, wordt hier ten minste gehandeld.
‘Verachten wij de dag der kleine dingen niet.”'*

Docent Mr. J. J. Teding van Berkhout gaf een weergave hoe dat het Seminarie
inmiddels was opgestart. Brown en de andere Schotten konden hieruit opmaken
dat de studie gericht was op daadwerkelijke evangelisatie en zending. De opzet
was de toerusting van hen die met een roeping lopen om de boodschap van het
kruis aan de medemensen op straat te brengen en met hen daarover te spreken.
We geven deze docent zelf het woord:

Wij begonnen onze werkzaamheden een jaar geleden met negen studenten,
waarvan twee ons spoedig verlieten. Eén van de studenten die de opleiding
vervolgden, werd tot evangelist in Belgié aangesteld. U hebt hem in dit gebouw
kunnen horen, toen hij informatie gaf over zijn arbeidsveld en zijn werk. Bij de
zeven overblijvende studenten kwamen acht anderen. Onder dezen was er één,
die ons spoedig verliet: wij willen hopen en bidden dat de Heere hemn

47 Gedenkboek, 129. Gebruikt is de Nederlandse versie die in het Gedenkboek staat

afgedrukt.
48 Gedenkboek, 129.Zie vorige noot.

48



oprechtheid in de vrucht der lippen en in de wandel wil geven. Twee anderen
zijn geplaatst, de een als catecheet op een dorp in Gelderland; de ander, een
gewezen Kapucijner monnik wiens bekering en levensweg

zoveel belangstelling bij de Protestanten in Nederland hebben opgewekt, is
naar Belgié gegaan, om daar voor de praktijk van de evangelie-arbeid verder
voorbereid te worden. Een ander van onze studenten heeft ons dezer dagen
verlaten met het uitzicht tot de evangelie-arbeid ergens in ons vaderland
gebruikt te zullen kunnen worden. Wij hopen dus onze werkzaamheden met elf
studenten en zovelen als zich nu nog zullen aanmelden en aangenomen kunnen
worden, te beginnen. Het is een klein begin, maar wij zijn ten minste begonnen
te laten zien, dat wij in de behoeften aan evangelisatie in ons vaderland en in
Belgié wensen te voorzien.'¥

Behalve de genoemde sprekers, voerden John Bonar uit Schotland, J. de Liefde, en
Groen van Prinsterer het woord.

Voortgang zendingswerk

Het is opvallend dat het genootschap ‘Vrienden Isra€ls’ zich aanvankelijk
beperkte tot de bedestonden en samenkomsten in het ‘Nieuwe gebouw’. Daarbij
werd ‘De Heraut’ onder de Joden verspreid. Concrete plannen voor
straatevangelisatie lieten een tijdlang op zich wachten. Schwartz en Da Costa
werden voor dit werk niet vrijgesteld. Hun dagtaak was behoorlijk gevuld, zodat
voor andere activiteiten weinig of geen tijd overbleef. Dit gold ook voor de
andere bestuursleden. ‘Tot bevordering van de Israéls hogere belangen’ werd
een colporteur aangezocht die het buitenwerk op zich wilde nemen. Daartoe
werd Hero Jacobsz. Blom in dienst genomen. Deze ging met veel
voortvarendheid te werk. Maar het bleek ploegen op rotsen te zijn! Hij deelde
traktaatjes uit en probeerde gesprekken met Joden aan te gaan. Al gauw bleek dit
niet de juiste aanpak te zijn. Het jaarverslag van het genootschap over 1855
geeft het volgende aan over de resultaten van het colporteurswerk:

Het is ons echter zeer smartelijk hierbij te moeten voegen, dat wij onze
werkzaamheden tot de Joden zelf niet zodanig hebben kunnen uitstrekken. Als
wij gewenst en ons eerder hadden voorgesteld. Al onze pogingen om door
middel van onze colporteur meer rechtstreeks onder hen te arbeiden... zijn zeer
kort geweest en afgebroken geworden door felle tegenstand, zodat wij, althans
vooreerst, aan een onmiddellijke evangelisatie onder de Joden niet meer
kunnen denken.'>°

De bestuursleden van het Amsterdamse comité, Da Costa, Schimsheimer en Dinger
zagen de realiteit onder ogen en besloten om zich te beperken tot de bidstonden. Dit
betekende een grote teleurstelling voor alle betrokkenen bij dit werk in de hoofdstad.

199 Gedenkboek, 130.
150 Zie voor dit citaat en de vorige alinea: Wielenga, 14.

49



In 1856 werd het blad ‘de Vriend Israéls, door het Amsterdamse comité in het leven
geroepen om zich meer dan ‘De Heraut’ op de Joden te richten.!”!

De Schotse Zendingskerk aan de Amstel

De ‘Franse Comedie’

Het Seminarie voorzag in een grote behoefte, maar dit ging niet ten koste van de
zendingssamenkomsten, die meest Schwartz werden geleid. Ondanks de
tegenstand van Hervormde zijde en van de rabbijnen, mochten de diensten zich
in de een grote belangstelling verheugen. Het waren echter niet zozeer Joden,
maar belangstellende christenen die naar de diensten gingen. Dit kwam vooral
door het ontbreken van een Bijbelse prediking in de hoofdstad.

De kerk aan de Oudezijds Voorburgwal bleek al gauw te klein te zijn om
de toeloop van bezoekers te bevatten. Toen het gebouw te klein werd voor het
aantal toehoorders, werd in 1856 de voormalige ‘Franse Comedie’ op de
Erwtenmarkt aangekocht en omgebouwd tot een kerkgebouw dat veel meer
hoorders kon bevatten. Het kerkgebouw waarnaar Schwartz verhuisde kreeg de
naam van ‘Schotsche Zendingskerk’.!>? Saphir schrijft over de nieuwe kerk:

Na enige tijd begon hij [Schwartz] een godsdienstoefening te houden op de dag
des Heeren. Weldra nam het gehoor zo toe, dat de ruimte niet voldoende was,
en na enige jaren verkreeg hij een kerk, die 1400 mensen kon bevatten en elke
zondag geheel gevuld was, met een schaar aandachtige toehoorders. Deze
predikuren maakten een groot deel van zijn arbeid uit, en daarom is het nodig,
dat wij met een enkel woord aangeven wat hem bewoog ze in te stellen, en in
welke betrekking zij stonden tot zijn werk onder de Joden.'>

Mevrouw Zeelt maakte ook de financiering van de aankoop van de Franse
Schouwburg mogelijk, maar wel op basis van het doel om het gebouw ook te
bestemmen voor het seminarie. Daarbij kon het bedrag van twintigduizend
gulden dat ze in 1850 had geschonken voor de uitbreiding van Theologische
school van Brummelkamp in Arnhem worden aangewend voor de verplaatsing
van de school naar het nieuwe gebouw. Na een ingrijpende verbouwing zou het
voor seminarie, pastorie en kerkzaal geschikt zijn.!>*

Deze zendingskerk kwam op naam te staan van de Free Church die het
werk van Schwartz en dat van het Schotse seminarie ondersteunde. Dit gebouw
werd als kerkgebouw op 21 mei 1856 officieel in gebruik genomen. De dienst
werd door Schwartz geleid die stil stond bij Zacharia 4:6, ‘... Niet door kracht,
noch door geweld, maar door Mijn Geest zal het geschieden...’. Dit was de

151 Wielenga, 13, 14.
132 De Greef, 32.
153 A. Saphir, Ter gedachtenis aan dr. Carl Schwartz, Amsterdam: H. de Hoogh & Co., 1871,

21. Andere bronnen spreken van 2.000 hoorders!
134 De Greef, 33.

50



mijlpaal voor de zending onder het volk van Israél dat door de Schotse kerk
werd ondersteund! Op het gebouw van de ‘Schotsche Zendingskerk’ prijkten de
Bijbelwoorden: ‘Predikt het Evangelie aan alle creaturen’.

Schwartz hoopte dat de Hebreeuwse woorden uit Jesaja de Joden
nieuwsgierig zouden maken om de kerk binnen te gaan. Hij geeft aan waarom
hij deze tekst gekozen had:

Wij hebben deze woorden der Schrift in Hebreeuwse letters voor de Kerk
geplaatst, voorzeker niet om de Israélieten te tergen of bij wijze van een
aardigheid, maar als uitdrukking van een heilig en gewichtig beginsel.
Israélieten, die Jezus als hun Messias belijden, hebben geenszins opgehouden
Joden te zijn; zij zijn geen afvalligen, zijn niet tot de heidenen overgegaan. Wel
weten wij, dat de grote meerderheid van de Joden Jezus van Nazareth heeft
verworpen, en dat slechts een minderheid Hem als den Messias erkend heeft.
Maar de geschiedenis van Israél, van geheel het Koninkrijk van God, bevestigt
ten duidelijkste, dat de waarheid bij de meerderheid niet is. In het midden van
een diep verbasterd geslacht was Noach, de enige die met de zijnen met God
wandelde, en onder vele afgodendienaars werd Abraham als de enige geroepen.
Tegenover een geheel volk, dat om een gouden kalf danste, stond Mozes alleen,
en Elia, de enige, bood het hoofd aan vorst en volk, aan honderden priesters
van Badl. Alle Joden, die Jezus als hun Messias belijden, bekennen daarmede,
dat zij zich voegen bij de minderheid van hun vaderen, die Jezus hebben erkend,
gediend en verkondigd.">’

Moordaanslag

De climax van de haatuitingen van Joodse zijde kwam twee jaar nadat het
gebouw van de Zendingskerk in gebruik was genomen. Op 1 augustus 1858
vond in de kerk een moordaanslag plaats. Schwartz hield een preek over
Johannes 12 vers 26, Zo iemand Mij dient, de Vader zal hem eren’. Onder het
preken kwam een Joodse jongeman ongemerkt de trap van de kansel op en stak
de prediker een dolk in de linkerschouder. De aanleiding vormde het uitreiken
van een traktaatje door enkele Amerikaanse christenen bij enkele synagogen. De
jongeman meende dat Schwartz hierachter zat en wilde daarom wraak nemen.
De predikant raakte zwaargewond. Capadose die ook aanwezig was, snelde naar
de plaats des onheils om zijn vriend te helpen. Voor zijn leven werd gevreesd,
maar gelukkig herstelde de gewonde prediker. In Nederland en Schotland
werden gebeden opgezonden, die God verhoorde. De jonge dader was gegrepen
en kreeg gevangenisstraf. Toen het met Schwartz wat beter ging, bezocht hij de
moordenaar in de gevangenis. De gebeurtenis had de zendeling wel
aangegrepen, maar hem meer gelouterd en versterkt om met kracht zijn werk
voort te zetten. !>

155 Gedenkboek, 121-122.
156 Wielenga. 25-26; Gedenkboek, 135

51



De reacties in het land op deze moordaanslag waren verschillend. De
‘modernen’ zagen deze gebeurtenis als een oordeel, omdat zij het zendingswerk
in de vormen zoals Schwartz, Capadose voorstonden, afkeurden. Zij schreven
zelfs een kritisch artikel ‘Het oordeel van de Amsterdamse correspondent van de
Christian Times over de zendelingen voor de bekering der Joden’. Deze kritiek
werd vooral geuit tegen het ‘genootschap’ van Da Costa en Capadose, die
volgens hen als proselieten ‘het minst van allen voor dit werk geschikt zijn.” Zjj
wakkeren alleen maar haat aan van Joden tegen christenen!!>’

Oprichting ‘De Nederlandse Vereniging voor Israél’

Blijdschap bij het Amsterdamse Comité

Het Amsterdamse Comité van de ‘Vrienden Isra€ls’ was ook blij met het
nieuwe, veel grotere gebouw aan de Amstel. In 1857 gaven de leden van de
Amsterdamse afdeling, Da Costa, Schimsheimer en Dinger, uitdrukking van hun
blijdschap over het ontsluiten van ‘een fraai en ruim kerkgebouw op een plaats,
waar vroeger de wereld een van haar hoogste vermaken genoot.” Hierbij
tekenden zij aan ‘dat de vooroordelen tegen de verwachting van de toekomstige
bekering van de Joden en de wederoprichting van het Koninkrijk aan Israél aan
de Heere Jezus Christus bij velen begonnen te wijken.’ !>

In profetisch perspectief
Da Costa, Schwartz en vooral de Schotten plaatsten de zending onder de Joden
in profetisch perspectief. Dit kwam tot uitdrukking in artikelen in periodieken
als ‘De Heraut’ maar vooral in de publicaties van Da Costa. Zo schreef hij in
1855 zijn Vijfentwintig stellingen over de nationale wederoprichting van Israél
en de wederkomst van de Heere Jezus Christus in heerlijkheid. Deze stellingen
werden aangeboden ‘aan de Vergadering van Evangelische Christenen te Parijs
in hun zitting van 30 augustus 1855.” Da Costa was zelf niet aanwezig op de
Evangelische Alliantie in Parijs, maar in ieder geval sloot zijn visie nauw aan bij
die van de Alliantie. Het valt buiten het bestek van deze bijdrage om uitgebreid
op de stellingen in te gaan.'>

Dit geldt ook voor de studie van de Zwitserse Réveilman Emile Guers
(1794-1882): Israéls toekomst en herstel benevens een schets van het
Duizendjarig Rijk (1875). Het werd uitgegeven door de Evangelische Alliantie
en kwam in verschillende vertaalde edities op de markt. De Nederlandse
vertaling verscheen met een aanbevelend woord van Schwartz, gedateerd januari

157 Wielenga, 26.

158 Gedenkboek, 131.

139 Viifentwintig Stellingen over de Nationale Wederoprichtng van Isrél en de Wederkomst
van den Heere Jezus Christus in Heerlijkheid aan de Vergadering van Evangelische
Christenen te Parijs, in hunne zitting van 30 Aug. 1855, n.p.

52



1863. Hoewel hij afstand neemt van de mening van Guers over het Vrederijk,
geeft hij luid duidelijk zijn instemming met de schrijver weer en weerspreekt de
zogenaamde vervangingsleer:

En terwijl zij, waar ooit van bedreigingen tegen Israél gesproken wordt,
volkomen bereid zijn, om aan het letterlijke Israél te denken, aarzelen zij niet,
zodra er melding gemaakt wordt van een belofte, onmiddellijk hun eigen
vroegere uitlegging te vergeten en te beweren, dat men hier moet denken aan
het geestelijk Israél, 't geen zij zelf zijn. Een zodanige handelwijze komt
voorzeker niet overeen met Gods Woord, en kan nauwelijks eerlijk genoemd
worden. Want wie geeft ons het recht, om het Woord van God naar ons eigen
behagen, bijna zeg ik, in ons eigen voordeel uit te leggen?'®°

Tegenover Rome, het Rationalisme en een in zijn stelsels verstrikt en verstijfd
Orthodoxisme, beroepen wij ons op het Woord, dat wij in zijn letterlijke
opvatting gehandhaafd willen zien. Wij verschillen soms van Guers en wel niet
alleen in enkele bijzonderheden, maar zouden zijn beschouwing over het
duizendjarig rijk niet als de onze willen erkennen. Nochtans aarzelen wij niet
dit werk dringend aan te bevelen, en wel omdat het probeert recht te doen aan
de Schrift, omdat de schrijver oprecht begeert de wil van God, de openbaring
des Geestes, te kennen, omdat hij waarheden, die van het hoogste belang zijn,
tot een rechte waardering van Gods gedachten over Zijn rijk in een helder licht
plaatst.'5!

Einde van het ‘Genootschap Vrienden Israéls’

Het genootschap van de ‘Vrienden Israéls’ werkte nauw samen met de zending
van de Free Church. Op voorstel van Schwartz werd op 17 juni 1858 in de
Schotse Zendingskerk de eerste algemene vergadering van het genootschap
gehouden. Uit veel plaatsen in het land waren afgevaardigden naar Amsterdam
gekomen. Capadose gaf een overzicht van het ontstaan van de ‘Vrienden Israéls
en Schwartz verklaarde dat zending van de ‘Free Church’ van Schotland was
voortgekomen uit de bidstonden die door plaatselijke comités werden
georganiseerd. Da Costa wees op de rijke beloften die voor het volk van de
joden gelden. Ook Nederland kon betrokken worden bij de vervulling van de
profetieén over het oude bondsvolk!

Nederland en Israél zullen erdoor gezegend worden. Reeds is de zegen
merkbaar bij de hier aanwezige Israélieten, die niet zoeken hun maagschap
naar het vlees, maar het belang van het geestelijk Israél en van Nederland. Dr.
Capadose had het voorrecht hier bidstonden in te voeren. De zending van Dr.

160 E_ Guers (J.B. Puttelaar, vert.), Israéls toekomst en herstel benevens een schets van het
Duizendjarig Rijk, Amsterdam: A. van Oosterzee, 1875, citaat ‘Voorwoord’, I1.
161 E. Guers (J.B. Puttelaar, vert.), Israéls toekomst en herstel, citaat “Voorwoord’, III.

53



Schwartz, dat ook op veel manieren dienstbaar is aan het belang van Kerk, is er
een vrucht van. %

De woorden van Da Costa hadden op de aanwezigen indruk gemaakt. Ook
de plannen die Schwartz had ontwikkeld voor de verdere uitbouw van het
zendingswerk, vonden instemming. Capadose deed mededelingen ‘over de
vruchten van de bidstonden onder de Joden, zowel bij bijzondere personen als in
het algemeen.’ De voorzitter merkte hierbij ook op dat ‘de zending van de Vrije
Schotse kerk in Amsterdam een vrucht was van de bidstonden, een op velerlei
wijze weldadige vrucht, zowel voor de Joden als voor Israél.” Ds. H.W.
Witteveen uit Ermelo die de zending een warm hart uitdroeg, sprak de wens uit
dat de Amsterdamse commissie een permanente commissie Zou gaan vormen en
nauw met de Schotse zending samenwerken.'®® En ds Felix gaf namens zes
comités in Friesland het verzoek door ‘om de bidstonden in te richten voor de
volheid der heidenen en de zaligheid van Israél.” Daarop werd met instemming
gereflecteerd. Aan het einde van samenkomst gingen de aanwezigen en naar de
kerkzaal om met elkaar met gemeenschappelijk gebed af te sluiten. Er werd
gebeden ‘voor de Christenheid, voor Israél en voor de heidenen, ten doel
hebbende om door dit drievoudig snoer van voorbiddingen, van de God van alle
genade af te smeken voor de uitstorting van de Heilige Geest over alle vlees.” %

Heengaan van Da Costa
Een zware slag voor Schwartz was het wegvallen van zijn grote steun bij het
zendingswerk: Isaac da Costa. Deze overleed op 28 april 1860. Hij had de oprichting
van de nieuwe ‘Vereniging’ niet mee mogen maken. Jarenlang was hij voorzitter van
het Amsterdamse comité geweest. Schwartz schrijft een artikel ter nagedachtenis van
deze voorman van het Nederlandse Réveil. Hij vertelt dat ze veel contact met elkaar
hadden en over belangrijke zaken overleg pleegden. Da Costa was direct betrokken bij
zowel het zendingswerk onder de Joden als het Schotse Seminarium. Als docent
verzorgde hij verschillende vakken en volgde hij de studieresultaten van studenten met
verschillende achtergrond, waarbij sommigen tot colporteur van de zending werden
gevormd. Schwartz begeleidde zijn broeder op weg naar de doods Jordaan. Meermalen
sprak hij dan over Psalm 23. Hij liet later een boekje over deze Psalm uitgeven dat hij
aan de weduwe Schwartz opdroeg.'6®

Bij de begrafenis getuigden, behalve Schwartz, ook andere medearbeiders die
jarenlang met hem hadden samengewerkt. Zo getuigde J.W. van Loon als
medebestuurder en -docent aan het seminarie:

162 Gedenkboek, 134-135. Zie voor een uitgebreid verslag van deze vergadering: De Vriend
Israéls, nr. 6, 41-44.

163 De Vriend Israéls, nr. 6, 42; Gedenkboek, 135

194 De Vriend Israéls, nr. 6, 43, 44.

165 7ie vooral: C. Schwartz (red.), Ter gedachtenis Mr. Isacic ds Costa, Amsterdam: H. de
Hoogh, 1860. Ook: De Greef, 44-45 en C. Schwartz, De herder en de kudde. Overdenkingen
naar aanleiding van Psalm XXIII, Amsterdam: H. de Hoogh, 1861.

54



Een laatste herinnering zweeft mij voor de geest. Het was toen hij reeds op het
sterfbed lag uitgestrekt. Nog eenmaal liet hij ons nabij komen aan zijn bed, om
met bevende lippen en bewogen hand de zegen van God te vragen op het werk

dat hij had aangevangen en voortgezet, dat de uitbreiding van het Evangelie en
de leer van Christus ten doel had en om ons aan te sporen, dat het werk ter ere
Gods en tot heil van zoveel mensenzielen vruchtbaar te maken.'®

Sluiting van seminarie

Met Da Costa viel een grote steunpilaar van de Schotse zending en de ‘Vrienden
Israéls’ weg. De Schotse kerk zond dr. John Bonar naar Amsterdam om verder te
overleggen over de continuiteit van de school. Zijn verslag somt de
moeilijkheden op, die men tegenkwam. Bij het sterven van Da Costa kwam het
gebrek aan sympathie bij de vrienden in de Hervormde kerk openbaar. Dan
waren er de weinige vooruitzichten voor de afgestuurde studenten die niet
verder toegelaten voor vervolgopleidingen aan de universiteiten. De
overgebleven betrokkenen, Schwartz, Teding van Berkhout, Van Loon en De
Neufville, waren somber over het bestaansrecht van de school.” Ze voelden,
zoals de heer Berkhout zei, dat God in zijn voorzienigheid de sleutel in de deur
had gestoken, maar ze aarzelden om hem met hun eigen hand in het slot te
draaien, en moesten dat dan ook door anderen laten doen als dat nodig was.’
Bonar bedankte hen voor hun medewerking en besloot in overleg op 17
september 1861 tot sluiting van het seminarie over te gaan.'®’

De nieuwe landelijke vereniging: ‘Nederlandsche Vereeniging voor Israél

Het Amsterdamse comité vond in 1860 de tijd rijp om hun werk aan Schwartz
over te dragen. Schwartz maakte nu deel uit van het comité. Enkele leden traden
af en nieuwe leden werden toegevoegd. Hoewel niet alle plaatselijke comités
zich bij het genootschap aansloten, kreeg het steeds meer aanhang. Op de
vergadering van november 1860 werd besloten om de structuur van het
genootschap vastere vorm te geven. In het blad van de ‘Vrienden” werd op 31
juli 1860 reeds melding gemaakt van de plannen om de werkzaamheden van de
‘Vrienden’ onder te brengen bij een nieuwe vereniging. De bidstonden zouden
worden voortgezet en uitgebreid. Schwartz zal een aantal predikanten benaderen
om in de periode van september 1860 tot september 1861 in de bidstonden voor
te gaan en daarbij de ‘Twaalf kleine profeten’ uit te leggen. Thema’s die dan aan
de orde moeten komen zijn de nationale bekering van Israél en de zegen voor
alle volken die hierop zal volgen. Ook wordt melding gemaakt van het

166 Gedenkboek, 99-101, citaat 101.

167 De Gaay Fortman, Figuren uit het Réveil, 132, citaat 132, ‘They felt, as Mr. Berkhout said,
that God in His providence had put the key into the door, but they hesitated with their own
hand to turn it in the lock, and must that to other, if it must be done.’

55



voornemen om een evangelist die aan het seminarie wordt opgeleid, aan te
stellen zodra hij zijn studie heeft afgerond.!®®

Zo werd de “Nederlandsche Vereeniging voor Isra€l’ opgericht. In het
eerste jaarverslag dat op de jaarvergadering in oktober 1862 werd gepresenteerd,
werd met blijdschap meegedeeld dat de nieuwe vereniging 1500 telde en dat 20
afdelingen zich hadden aangesloten. De secretaris meldt: ‘Deze verwachting is
het gehele jaar door steeds meer en meer door de uitkomst overtroffen.” Jammer
genoeg kreeg ook deze vereniging geen koninklijke goedkeuring!!®

Het blad van De Vrienden Israéls hield met de oprichting van de nieuwe
vereniging in 1861 op te bestaan. Merkwaardig is de opmerking van Schwartz in
de jaargang dat de redactie van dit blad dezelfde is als van die van De Heraut.
Het blad De Vrienden Israéls hield echter in 1861 op te bestaan en werd in
januari 1862 opgevolgd door nummer 1 van De hope Israéls, het orgaan van de
nieuwe vereniging. Redacteur Schwartz zette uiteen wat de intenties van het
bestuur van nieuwe vereniging waren:

Wij wensen de voortzetting van de Vriend Israéls maar in zeer gewijzigde vorm
te zijn... Wij wensen het voornaamste van hetgeen door Israél en voor Israél
geschiedt mee te delen. Beide zijn nodig om Israél recht te kennen en de kennis
van dit volk te vermeerderen. Dat is onze behoefte. Wij zijn het orgaan van de
Nederlandse Vereniging voor Israél, waarvan het doel is: Israél tot Christus te
brengen en de christenen op Israél te wijzen (...). Wij zullen ons erin verblijden,
zo men ons gepaste korte stukken en ontmoetingen met en getuigenissen van
Israélieten meedelen wil (...)."°

Zegen en teleurstelling

In hoeverre was de oprichting van de landelijke vereniging effectief ten opzichte
tot de oude situatie van het zendingswerk? Was het aantal mogelijkheden om het
werk onder de Joden te verbreden nu verbreed? Schwartz was positief over de
voortgang van het werk. Hij schreef in februari 1862:

Wij moeten wel geloven, dat de Heere de gebeden, die sinds jaren door de
Vrienden Israéls opgezonden werden, in deze dagen op ons klein geloof op
beschamende wijze verhoort. Wanneer wij bedenken, dat zich binnen weinige
weken twee-en-dertig predikanten en 5 a 600 leden bij de jeugdige Vereniging
aangesloten hebben, dan moeten wij wel erkennen, dat de God van Israél de
harten van Zijn kinderen hiertoe heeft bewogen, en Hij zich over Zijn volk wil
ontfermen. De vruchten der veelvuldige gebeden van de Vrienden Israéls
worden thans geplukt, en wij oogsten wat ook zij, worstelende met de Heere,
gezaaid hebben.'"!

168 De Greef, 45-46.

169 Gedenkboek, 134 137-140; Wielenga, 14-16.
170 Wielenga, 15, citaat 15; De Greef, 43-44.

' Gedenkboek,137-138.

56



De verbreding van het draagvlak had niet direct successen voortgebracht, maar
Schwartz was positief, omdat hij de vruchten van het gebedswerk van de
‘Vrienden’ zag opkomen onder een nieuwe organisatie. En de hartelijke
adhesiebetuigingen uit het hele land waren een stimulans om het werk voort te
zetten. Hij schreef in ‘De Heraut’’ ‘dat een zo spoedige medewerking uw
verwachting overtroffen heeft (...). Deze toonzetting verwekte ook op de eerste
jaarvergadering op 22 oktober in 1862 nieuwe impulsen. Schwartz memoreerde
in zijn openingswoord de onopgeefbare band tussen de christengemeenten en
Israél:

Het welzijn van de gemeente is en blijft immer nauw met Israéls welzijn
verbonden. Dreigt de gemeente nu in het heidendom weg te zinken, ontkent het
ongeloof de wonderen en feiten van de openbaring, de persoonlijkheid zelfs van
God, , tegenover deze loochening staat één feit: het bewaarde Israél. Israél te
midden van de volken verstrooid en vaak door die volken voortgedreven en
verjaagd.'™

Intussen ontwikkelde Schwartz nieuwe initiatieven om meer interesse de kweken
onder de Joodse bevolking. In het decembernummer van 1862 van De Hope Israéls
geeft hij een verslag van een kinderkerstfeest op Tweede Kerstdag in de Zendingskerk.
Het was ‘een eerste proefneming om het Kerstfeest in betrekking te stellen tot Israéls’.
Er waren 1200 kinderen op af gekomen. ‘De vrolijke gezichten van de kinderen, de
opgewekte stemming van de bijeenkomst, het bezielde en bezielende woord van de
sprekers, gezang en gebed, alles tezamen makt het feest dat wat het is en dat kan men
immers niet op het papier weergeven’.!”3

Het succes van het kinderfeest was reden voor de oproep aan alle plaatselijke
afdelingen van de Vereniging om het voorbeeld van Amsterdam te volgen. Maar
alleen de hoofdstad en Hilversum gingen over de oprichting van een
Kindergenootschap voor Israél (1863). De Vereniging gaf vanaf 1869 een eigen
maandblaadje uit dat onder Joodse kinderen werd verspreid. Maar na verloop van tijd
liep de belangstelling hiervoor terug. In oktober 1864 werd door enkele vrouwen een
Zustervereniging voor Israél opgericht. Maar hun pogingen om ‘arme meisjes uit
Isra€l te onderwijzen en langs die weg met hun ouders in aanraking te komen’ door
zondagsscholen en breischolen te stichten werkten averechts. Door de tegenstand van
Joodse zijde moesten de vrouwen hiermee stoppen. Zij beperkten zich tot het uitdelen
van liefdegaven en het uitdelen van traktaatjes.!”

Als redacteur van De Heraut en De Hope Israéls schreef Schwartz regelmatig
over incidenten bij zendingsactiviteiten. Zo lezen we dat bij het uitdelen van
traktaatjes de colporteur door een groep Joden in elkaar werd geslagen. ‘Wij kunnen
niet door de straten van de Joden gaan, zonder aan allerlei baldadigheden blootgesteld

172 Gedenkboek, 140.
173 De hope Israéls, 1862, nr. 4, december; Wielenga, 16.
174 Wielenga, 16-17.

57



te zijn.” Proselieten werden verhinderd om in Jodenwinkels te kopen. Scheldpartijen
en pesterijen waren aan de orde van de dag. Het was om moedeloos te worden.!”

Hoopgevende gebeurtenissen waren doopdiensten van tot geloof gekomen
Joden. Het blad The scattered nation spreekt in een uitgave in 1867 van ‘van ongeveer
vijftig Joden, jong en oud, in een periode van vijftien jaar’.!7® Zo werd een heel gezin
gedoopt in de Zendingskerk. Maar de vader van het gezin werd op alle mogelijke
manieren dwarsgezeten. Hij werd met stenen bekogeld en raakte hierdoor gewond.
Met Stefanus riep hij uit op zijn sterfbed: ‘Heere, reken hun deze zonde niet toe!” En
vaak zei hij: ‘Het gebed dat ik voor hen doe is tot hun zaligheid.” Zo eindigde hij zijn
leven.!”’

Ten opzichte van de totale Joodse gemeenschap is het aantal dopelingen gering.
In feite hebben zijn initiatieven om andere methoden te gebruiken niet het gewenst
resultaat opgeleverd. De Joodse gemeenschap in Amsterdam bleek in de praktijk een
onneembare vestiging te zijn. Volgens Schwartz kwam doordat de Joden in een wijk
bij elkaar woonden en daar de dienst uitmaakten. Zij werden daarbij geholpen door de
rabbijnen die ook in geschrifte felle agressie toonden naar Schwartz en zijn
colporteurs. Schwartz zelf durfde zich niet in de Jodenwijk te vertonen! Overigens
bezocht hij in werkelijkheid geen Joden!!”®

Vertrek en overlijden van Schwartz

Schwartz neemt afscheid
Een zware slag voor het zendingswerk was het door Schwartz ingediende
ontslag! Hij had namelijk in 1864 een beroep naar Londen aanvaard. Wat kan de
reden zijn van zijn plotseling vertrek? Volgens Saphir meent Schwartz in
Engeland ‘een gunstiger en ruimer arbeidsveld te hebben voor zijn arbeid onder
Israél’.'” In De Heraut van 8 juli 1864 noemt hij de bekende Messias-
belijdende Jood Ridley H. Herschell die met zijn gemeente een eenparig beroep
om hem had uitgebracht.'8°

De verslagenheid in Amsterdam was groot. Vele brieven van hoog tot
laag bereikten zijn woning om hem tot andere gedachten te bewegen. Hij bleef
echter bij zijn standpunt. Men giste naar de redenen van zijn ontslag: Speelde de
sluiting van het Seminarie een rol? Had het maken met de tegenstand van de
Joodse bevolking? Schwartz verklaarde echter dat hij niet om die redenen
Nederland ging verlaten. Toch verheelt hij niet dat de zending onder de
Nederlandse Joden grote bezwaren kent. In De Heraut van 29 juli 1864
verklaart hij:

175 Wielenga, 24-25.

176 The scattered nation, juli 1867, ‘about fifty Jews, young and old, in fifteen years’. Dit
volgens een mededeling van Moody Stuart. Bastiaanse beweert dat het moeilijk te zeggen is
hoeveel Joden Schwartz gedoopt heeft? Bastiaanse, Jodenzending, deel 1, 48.

"7 Gedenkboek, 188.

178 Bastiaanse, Jodenzending, deel 1, 47-48.

17 De Greef, 22.

180 Gedenkboek, 142.

58



Na rijp en biddend overleg is het mij gebleken, dat de Heere mij naar
Engeland roept, en daarom heb ik gemeend aan die roepstem gehoor te

geven, al ben ik in het geheel niet ongevoelig voor de verschillende aanzoeken
om te blijven, al kost het mij veel, Nederland eerlang te moeten verlaten, en van
hen, met wie ik mij in den Heere verbonden gevoel, te scheiden.'8!

De Reveilvrienden lieten Schwartz node gaan. Op 21 september vertrok
hij naar Londen. Vijftien jaar, van 1849 tot 1864, in Amsterdam gewerkt. In de
jaren die volgden blijft hij de redactie van De Heraut voeren. In 1866 probeerde
de Free Church hem te bewegen weer naar Nederland terug te keren. Maar in
januari van het volgende jaar verklaarde hij in Londen zullen blijven. Zijn werk
daar was veel meer omvattend en de resultaten hoopgevend.'®?

Bij alle waardering voor het werk van Schwartz staan kritische noties van
onder andere Capadose. Deze had vooral moeite tegen het optreden van
Schwartz binnen de Vereniging als zou de Schotse zending de toon aangeven en
het werk van de Hollandse colporteurs een verlengde zijn van de Free Church.
Capadose was van mening dat het werk van de ‘Vrienden’ de uiteindelijke de
stoot had gegeven tot de georganiseerde zending. '3 In dit verband is het
tekenend dat terrwijl Schwartz geen huisbezoeken deed, door de Vereniging
uitgezonden colporteurs en evangelisten met gevaar van eigen leven soms
jarenlang vele gesprekken met Joden wisten te voeren.'®*

Levenseinde
De jaren na zijn vertrek had Schwartz praktisch geen contact meer met de
Amsterdamse vrienden. De Schotse kerk wilde echter het werk onder de Joden
in Nederland zomaar niet loslaten. Anderen werden aangezocht om het werk
voort te zetten. Enige maanden voor het overlijden van Schwartz verzocht de
Free Church Schwartz elk jaar vier of vijf weken in Amsterdam door te brengen
om de stand van zaken van de zending door te spreken. Hij zou dan ook in
combinatie met visitatiebezoeken naar Bohemen en Hongarije kunnen reizen.
Vanwege oorlogsgeweld vanuit Oostenrijk ging het laatste niet door. Wel ging
hij in augustus 1870 naar Holland, waar hij door vele vrienden hartelijk werd
ontvangen. Hij preekte twee zondagen in de Zendingskerk. Zijn bezoek was een
grote verkwikking, zowel voor de Reveilvrienden als voor hemzelf. '8
Capadose was heel blij met zijn komst en nodigde hem uit om bij hem in
Den Haag te logeren. Hij besefte niet dat dit het laatste contact met hem was,

81 Gedenkboek, 142.

182 Gedenkboek, 143.

183 Bastiaanse, Jodenzending, deel 1, 48-49.

184 Bastiaanse, Jodenzending, deel 1, 50. J. Schlitt werkte na zijn opleiding aan het Seminarie

twintig jaar als zendeling onder de Joden.
185 Greef, 22-24; Gedenkboek, 143-144..

59



want na zijn terugkeer in Londen overleed hij, om precies te zijn op 24 augustus
1870. Capadose schreef het volgende in een gedenkboekje dat hij in 1871 liet
uitgeven:

Daarom schreef ik hem zodra ik van zijn overkomst in Holland verwittigd was,
dat hij bij mij moest komen logeren. Hij nam het aan: ’s avonds kwamen wij
met oude en nieuwe vrienden van Schwartz bij elkaar. Hij las uit de profetie van
Jesaja en bad. Wij brachten de avond recht aangenaam door. Na zijn teruggaan
naar Amsterdam, kreeg ik van hem nog een hartelijke brief, de laatste die hij
geschreven heeft. Hij vertrok een dag daarna, naar de zijnen, komt in Londen
en bij zijn familie goed aan, en de volgenden dag ... is hij in 't huis des Vaders.
Nooit waren wij zoo hartelijk verbonden geweest als deze laatste keer. Het
laatste gezang dat hij met enkele vrienden bij mij thuis heeft gezongen was:

Jezus! Uw verzoenend sterven
Blijft het rustpunt van ons hart ...

Dit zong de broeder in blakende gezondheid op de avond van 19 augustus in het
midden van zijn liefhebbende broeders, en enige dagen later was zijn oog
gebroken en tekende het doodzweet op zijn aangezicht. En hij genoot de vrucht
van het verzoenend lijden van zijn Heiland, die hem een plaats bereid had in het
huis des Vaders. Wie is een God als onze God?'%¢

In het blad van de Vereniging, De hope Israéls dat door Schwartz in 1862 werd
gesticht, staat een met zwarte rand omgeven bericht van het hoofdbestuur waarin
melding gemaakt wordt van het sterven van Schwartz. Het opschrift van dit
rouwbericht luidt: “Weet gij niet dat te dezen dage een vorst, ja een grote in
Israél gevallen is’ (2 Samuél 3:38). Ook in de Heraut wordt in het laatste
nummer van 1870 melding gedaan van zijn grote betekenis. Behalve dat hij de
Joden ervan wilde overtuigen dat Christus de Messias is, gaf hij aan de
christenen door wat voor een schat Bijbelse profetieén bevat ten aanzien van de
toekomst van Israél.'®’

De band tussen de Vereniging en de Schotse kerk bleef ook na het
overlijden van Schwartz bestaan. Op 7 augustus 1865, een jaar na het vertrek
van Schwartz, werd dit in de Schotse Zendingskerk nog eens benadrukt door
twee afgevaardigden van de Free Church, W. Wood en J. Thomson. Wood zei
bij die gelegenheid:

Schotland is zeer nauw aan Holland verbonden. Juist 200 jaar geleden werden
de Christenen in Schotland zwaar verdrukt en vervolgd. Het werd de
Protestanten niet vergund in een Godshuis samen te komen; zelfs op afgelegen

186 A Capadose, Ter gedachtenis aan dr. Carl Schwartz, Amsterdam: H. de Hoogh, 1871, 42.
Het gedenkboekje geeft 21 augustus als sterfdag van Schwartz, maar dit is niet juist.
137 De Greef, 24.

60



plaatsen in de open lucht mochten zij geen godsdienstoefening houden; hun
goederen werden verbeurdverklaard en hun leven bedreigd.'®®

Voortgang van het zendingswerk

De steunpilaren vallen weg

Schwartz was één van de steunpilaren van de zendingsactiviteiten die vanuit de
Nederlandse Vereniging voor zending onder Israél werden onderhouden. Da
Costa en Capadose waren de andere twee. Zij hadden zo nadrukkelijk het
stempel gezet op het doel en de arbeid van de Amsterdamse vereniging. Met het
overlijden van Capadose in 1874 werd een tijdperk afgesloten. De Hope
Israélsverscheen in januari 1875 in rouwgewaad en vermeldde dat de laatste van
het Driemanschap, waaraan de zending onder de Joden in ons vaderland zoveel
te danken had, op 16 december 1874 was ontvallen.!®’

De Vereniging ging ook na het overlijden van de drie, Da Costa,
Capadose en Schwartz, met haar activiteiten verder. In 1908 werd zij eigenaar
van het gebouw van de Schotse Zendingskerk. Het blad De Heraut ging in 1870
over in de handen van dr. Abraham Kuyper. Het officiéle orgaan van de
Nederlandse Vereniging voor Israél bleef bestaan tot 19381

Opvolging Schwartz

Ds G. Barger had al voor het overlijden van Schwartz de redactie van De Heraut
overgenomen. De Free Church benoemde in mei 1867 tot opvolger van
Schwartz de Jood Theodore Jonas Meyer (1819-1896). Hij nam bij zijn intrede
het voorzitterschap van de Vereniging op zich.!!

Meyer was atkomstig van Pruisen (Duitsland). Na zijn bekering tot het
christelijk geloof ontmoette hij Schwartz in Berlijn die hem op veel punten
nader onderwijs gaf in de protestantse leer. Op advies van Schwartz ging hij
naar Schotland om daar verder te studeren. Na vanuit de Free Church missionair
werk onder de Joden in verschillende landen gedaan te hebben, ging hij in 1867
naar Amsterdam. In 1871 verliet hij Nederland om in Londen, waar hij zijn
zendingswerk voortzette.'*?

Meyer nam in 1868 het initiatief om wekelijks met de Christenen uit
Israél speciale verdiepingsbijeenkomsten te houden waaraan 40 tot 80 personen
deelnamen. Daarbij werden deze bekeerlingen regelmatig door de zendelingen
en door leden van de ‘Zustervereniging’ thuis bezocht. Juist deze groep had het

188 Gedenkboek, 156.

189 Gedenkboek, 154.

190 Gedenkboek, 110-111, 155-161.

1 Wielenga, 17.

192 Zie voor een beknopte levensbeschrijving: Dickie, ‘Jewish ministers of the nineteenth-
century Free Church of Scotland’, III. Jonas Meyer (later known as Theodore Jonas Meyer),
1819-1896°, 154-158.

61



heel moeilijk in de Jodenwijk waar zij woonden. Deze nazorg had eigenlijk veel
eerder moeten gebeuren!'®?

Na Meyer werd de Nederlander Adriaan van Andel aangesteld. Hij
werkte van 1871-1878 in Amsterdam. De Schotse kerk riep hem tegen zijn zin
terug naar Edinburgh. Zijn opvolger was de Jood dr. Alexander Fiirst (1831-
1899) uit Straatsburg die van 1884 tot 1886 in de hoofdstad arbeidde.!™* Fiirst
moest na een conflict met de Vereniging het veld ruimen. In een brief van de
Free church aan Fiirst wordt gesproken over ‘hindernissen en moeilijkheden’ die
de Schotse Zending in Nederland ondervonden had, zonder deze concreet te
maken. Na het vertrek van Van Andel en Fiirst kwam er een einde aan de
zending van de Free Church in Amsterdam.!®

Einde van de Jodenzending in Amsterdam

De Nederlandse Vereniging Israél zette het zendingswerk zonder samenwerking
met de Schotse zending voort. Het gebouw van de Zendingskerk dat op naam
stond van de Free Church werd, nadat zij zich in 1886 uit Nederland had
teruggetrokken, aan de Vereniging ter beschikking gesteld. In 1908 kwam het
gebouw op naam van de Vereniging te staan, die het met giften kocht van de
voortzetting van de Free Church, de United Free church. De naam op de gevel
werd ‘Salvatori’. Op den duur voldeed het gebouw niet meer aan de behoefte
van de Vereniging en werd het verkocht. Nu is het een theater dat de naam van
‘De Kleine Comedie’ draagt. Onwillekeurig roept deze naam associaties op met
de ‘Franse schouwburg’ uit de tijd dat het eerste gebouw voor de Jodenzending
aan de Oudezijds Voorburgwal werd aangekocht!!%

De ‘Nederlandse Vereniging Israél’ be€indigde haar zendingsactiviteiten
in 1942. Zij werd verboden door de Duitse bezetter die het verenigingsgebouw
met inventaris en archief in beslag nam. ‘Dinsdag 10 februari 1942 was de dag
waarop de zendelingen van de N.V.V 1. voor de laatste maal aan de
Andrieszkade bijeenkwamen voor de wekelijkse bespreking van hun arbeid.’
Daarna werd de vereniging van hogerhand ontbonden. Zij werd verboden door
de Duitse bezetter die het verenigingsgebouw met inventaris en archief in beslag
nam.'”’ De trieste afloop van de zending liep parallel met de wegvoering van het
grootste deel van de Joodse gemeenschap in Nederland naar de
concentratieckampen van de bezetter, waar de meesten werden vermoord.

Samenvatting en conclusie

193 Bastiaanse, Jodenzending, deel 1, 55-56.

194 Zie voor hen: Dickie, ‘Jewish ministers of the nineteenth-century Free Church of
Scotland’, IV.’ Alexander Fiirst, 1831-1899, 158-161; Van Andel, Dickie, 161.

195 Zie: Walker, Chapters from the history of the Free Church of Scotland, 173-174;
Bastiaanse, De Jodenzending, deel 1, 63-64.

196 Gedenkboek, 160-162.

197 Bastiaanse, De Jodenzending, deel 1, 48.

62



De liefde voor Israél en de daaruit voortvloeiende christelijke zending is een
integraal onderdeel van de internationale Réveilbeweging in de negentiende
eeuw. We moeten deze beweging plaatsen in het kader van nieuwe
eschatologische inzichten met betrekking tot de toekomst van het Joodse volk.
Hierbij gaat het vooral over de letterlijke vervulling van de Bijbelse profetieén
over de terugkeer van het volk naar hun eigen land en een nationale bekering tot
het christelijk geloof.

De herleving van deze Bijbelse verwachting kwam eerst in Engeland tot
ontwikkeling en vandaar uit schoot zij wortel in Schotland. Daar werd zij vooral
beinvloed door lezingen van de Schotse predikant Edward Irving over de
toekomst van Israél die hij in Edinburgh hield. Zijn pré-chiliastisch standpunt
werd onder meer door de gebroeders Andrew en Horatius Bonar overgenomen.

De invloed van Irving was ook merkbaar in Nederland. Zowel Da Costa
als Capadose werden ingewonnen voor de letterlijke vervulling van de
profetieén over Isra€l. Geschriften van dezelfde Irving speelden daarbij een rol.

Door contacten tussen Schotse en Nederlandse vertegenwoordigers van
het Réveil kwam een gemeenschappelijk verwachtingspatroon over het Joodse
volk naar voren. Deze betekende een stimulans om zending onder de Joden die
een grote groep vormden in Amsterdam, ter hand te nemen. Carl Schwartz werd
als zendeling in de hoofdstad aangesteld.

Ondanks alle inspanningen lijkt het erop dat de resultaten van de Schotse
zending pover bleven. Het is de vraag of de samenwerking van Schwartz en de
Nederlandse zending effectief was. Lagen de ambities van Schwartz niet meer
op theologisch terrein? Bemoeide hij zich meer met de geestelijke situatie in de
Nederlandse landskerk dan dat hij buiten kansel en studeerkamer Joden zocht te
bereiken met het Evangelie? Dit zijn vragen die niet gemakkelijk zijn te
beantwoorden.

In de studie van J.F.L. Bastiaanse over de Jodenzending wordt een
conclusie getrokken over de be€indiging van de samenwerking met de Free
Church. Hij schetst eerst hoe dat het vertrouwen in de laatste zendeling die de
Free Church naar Amsterdam had uitgezonden, door de Nederlandse Vereniging
werd opgezegd. Maar dit stond niet op zichzelf. Hij vervolgt:

Fiirst moest het veld ruimen na een conflict met de N.V.V.1., waarbij hij de
Schotten duidelijk aan zijn zijde had en waarvan we wel het verloop maar niet
de diepste grond kennen. Het is na dit alles echter wel duidelijk , dat de
aanvankelijk hooggestemde verwachtingen betreffende de samenwerking tussen
de Schotse commissie voor de Jodenzending en de N.V.V.1., welke gebaseerd
waren op de gemeenschappelijke Gereformeerde erfenis en op de historische
banden tussen beide landen betrekkelijk snel bekoelden, vervolgens dat er
tussen beide verenigingen diepgaande verschillen van inzicht bestaan hebben,
en dat met her vertrek van Schwartz geleidelijk aan ook de ‘harde lijn’ uit de

63



Jodenzending verdween om met het terugtrekken van de laatste Schotse
zendeling ruim baan te maken voor de ‘Nederlandse lijn’ van Da Costa.'’8

Conclusie

De vraag doet zich voor of de conclusie van Bastiaanse niet te voorbarig is en te
weinig door feiten wordt onderbouwd. Het is wel duidelijk dat tussen de
Vereniging en de Schotse Free Church fricties waren. Ondanks de kritiek van
Capadose op Schwartz, had de zendeling alle vertrouwen van het Amsterdamse
comité bij monde van Da Costa. Dit was niet geval van zijn opvolgers Van
Andel en Fiirst. Dit betekende dat de Vereniging noodgewongen de touwtjes in
eigen handen moesten nemen. Deze taak heeft zij nadat de samenwerking met
Schotland werd beéindigd zeker gedaan. Uit de vervolggeschiedenis blijkt dat de
continuiteit van het zendingswerk was gewaarborgd. De basis die zowel door de
Schotse Free Church in samenwerking met de Nederlandse ‘Vrienden Israéls’ en
de NVVI was gelegd, werd met veel zegen uitgebreid!

198 Bastiaanse, De Jodenzending, vol 1, 63-64.
64



65



