**Geroepen tot de bruiloft des Lams**

**Ds. A. DE WAARD**

**Levensbeschrijving, rouwdienst met de toespraken bij zijn begrafenis**

**en enkele predicaties**

DRUKKERIJ GEBRS. VERLOOP - ALBLASSERDAM. 1985

**STICHTING DE GIHONBRON**

**MIDDELBURG**

**2015**

**INHOUD**

**Inhoud**

**Woord vooraf**

**Verantwoording**

1. **Kinderjaren**
2. **Jeugdherinneringen**
3. **De oorlogsjaren**
4. **Ouderling der gemeente**
5. **Herder en leraar**
6. **De Alblasserdamse jaren**
7. **Predikant te Hendrik-Ido-Ambacht**
8. **Zijn ziek- en sterfbed**

Rouwdienst gehouden door Ds. M. van Roon en toespraak van Ds. A. Bijkerk, in het kerkgebouw. Openbaring 19, vers 9

"***Zalig zijn zij, die geroepen zijn tot het Avondmaal van de bruiloft des Lams".***

**Toespraken in de aula op de begraafplaats.**

**Ds. C. Smits,** **ouderling W. Stoop.**

**Dankwoord, namens de familie, door ouderling M. Verloop.**

**Slotwoord van Ds. M. van Roon aan de geopende groeve.**

1. Predicatie dankdag 2 november 1983 's morgens. Jeremia 30: 21 en 22

***"En zijn Heerlijke zal uit hem zijn, en zijn Heerser uit het midden van hem voortkomen; en Ik zal Hem doen naderen, en Hij zal tot Mij genaken; want wie is hij, die met zijn hart Borg worde om tot Mij te genaken? spreekt de HEERE.***

***En gij zult Mij tot een volk zijn en Ik zal u tot een God zijn".***

2. Predicatie dankdag 2 november 1983 's avonds. Jeremia 30: 21 en 22

***"En zijn Heerlijke zal uit hem zijn, en zijn Heerser uit het midden van hem voortkomen; en Ik zal Hem doen naderen, en Hij zal tot Mij genaken; want wie is hij, die met zijn hart Borg worde om tot Mij te genaken? spreekt de HEERE.***

***En gij zult Mij tot een volk zijn en Ik zal u tot een God zijn".***

3. Predicatie zondag 6 november 1983 's morgens. Psalm 32: 8

***"Ik zal u onderwijzen en u leren van den weg dien gij gaan zult; Ik zal raad geven. Mijn oog zal op u zijn".***

**Woord vooraf**

Mij is gevraagd door weduwe de Waard en haar kinderen, een enkel woord ter inleiding, in dit boek over het leven en sterven van onze ge­liefde overleden vriend en broeder, wijlen Ds. A. de Waard, te schrijven.

Wij zouden hier het Schriftwoord, hetwelk we lezen in Psalm 56: 9, wel boven kunnen zetten: "Gij hebt mijn omzwerven geteld; leg mij­ne tranen in Uwe fles; zijn ze niet in Uw register?"

In hem zijn bevestigd geworden de woorden van des Vaders eeuwige wijsheid, Spreuken 8: 17: "Ik heb lief, die Mij liefhebben; en die Mij vroeg zoeken zullen Mij vinden".

Wij kunnen in dit boek lezen, hoe het de Heere behaagd heeft in zijn jeugdig leven de tere vreze Gods in het hart te planten. Ook de vrucht, die daaruit voortkwam; namelijk, dat hij verwaardigd is ge­worden, door de verkiezende liefde Gods des Vaders, op zo'n jeug­dige leeftijd vrede met God te verkrijgen, door onze Heere Jezus Christus.

Dat zijn pad niet over rozen gegaan is, kunt u in dit boek lezen. Veel heeft hij ook meegemaakt in de oorlog van 1940-1945, toen hij ver­bannen was naar Duitsland om daar twintig maanden rond te zwer­ven. Hij moest toen afscheid nemen van zijn ouders, broers en vrien­den. Toch heeft de Heere, door alles heen, bewezen: "Mijn oog zal op u zijn". Hij heeft hem, door alle wederwaardigheden heen, weer behouden in zijn ouderlijke woning thuisgebracht. Toen is aan hem bewezen: "Die met tranen zaaien, zullen met gejuich maaien". Maar, omdat de Heere hem wilde vormen tot het leraarsambt, is hij na die tijd in de smeltkroes der ellende gekomen. Zijn moeder heeft in die tijd mogen geloven dat hij tot dit werk verkoren was. Dit heeft ze echter niet mogen zien, hetgeen haar, veel tranen gekost heeft. Toch is het, op Gods tijd, bewaarheid geworden.

Nadien is hij als ouderling bevestigd in de gemeente van Hendrik ­Ido-Ambacht door Ds. G. van de Breevaart en na enkele jaren van beproeving heeft de nood hem gedreven om Gods Woord te verkon­digen. Nadat hij op een vergadering te Alblasserdam zijn hart had uitgesproken, is hij met algemene stemmen toegelaten. Op zondag 12 februari 1967 heeft hij zijn eerste Predicatie gehouden over 1 Cor. 2: 2, in de gemeente Alblasserdam en op vrijdag 20 september 1968 is hij door Ds. Van de Breevaart bevestigd met de woorden uit 2 Tim. 2: 15: "Benaarstig u, om uzelf Gode beproefd voor te stellen, een arbeider die niet beschaamd wordt, die het Woord der waar­heid recht snijdt".

Nadat hij de gemeente van Alblasserdam ruim negen jaar gediend had met een liefdevol hart, werd, naar de bepaalde raad Gods, door de gemeente van Hendrik-Ido-Ambacht een beroep op hem uitge­bracht, hetwelk hij niet kon afwijzen. Op 21 september 1976 is hij be­vestigd door Ds. A. P. Verloop. De tekst was 1 Petr. 5: 2a.

Zeven jaar heeft hij de gemeente van Hendrik-Ido-Ambacht mogen dienen in ware oprechtheid des harten. Hij was een hater van de zon­de en ook een bestraffer van dezelve. Nochtans blonk zijn minzaam karakter in alles uit. Bij de verklaring van de Heidelbergse Catechis­mus leefde zijn hart altijd op. Zijn laatste verklaring was over het ar­tikel van het eeuwige leven (zondag 22). Voor velen, die het gehoord hebben, was het, of hij zijn laatste Predicatie hield. Dat is - achteraf bezien - ook zo geweest. Ook heeft hij de geschiedenis van Jozef en de geschiedenis van Elia verhandeld.

Zijn laatste jaren heeft hij veel verdriet en moeite gekend, ook om­trent zijn lichamelijk gestel. Hier zijn wij, met meer anderen, oog- en oorgetuigen van geweest. Wij hebben vele malen, als wij hem be­zocht hadden in het ziekenhuis, gezegd, gelijk als er staat van die Man van smarten:

*Maar ik, ik ben een worm, van elk vertreden,*

*Een worm, geen man;*

*Een spot en smaad van mensen,*

*Wien 't boze volk, naar zijn baldadig wensen,*

*Beschimpen kan.*

Zo is hij hier gelouterd geworden. Want een discipel is niet boven zijn meester, maar het zij de discipel genoeg dat hij worde gelijk zijn meester, om alzo door lijden geheiligd te worden. Want en Hij, Die heiligt en zij die geheiligd worden zijn allen uit één, om welke oor­zaak Hij Zich niet schaamt hun broeders te noemen. Zo is hij dan door vele beproevingen en verdrukkingen ingegaan in die rust, die daar over blijft voor al Zijn volk.

*Een bidder min op aard,*

*Een danker meer daar boven,*

*Een zuchter min beneên,*

*Een juicher meer aan 't hof,*

*Een lijder min uit stof,*

*Een blijder meer in 't loven,*

*Een niet, een worm, een stof,*

*geschapen tot Gods lof*

Wij bevelen dit boek zeer ter lezing aan, ook voor onze kinderen en jonge mensen.

Dat dit boek voor de lezer nog tot zegen zou mogen zijn, is onze wens en bede.

Hendrik-Ido-Ambacht, november 1984

W. Stoop

**Verantwoording**

Op verzoek van velen, zowel binnen als buiten Hendrik-Ido-Am­bacht, is dit boek thans verschenen.

De eerste vijf hoofdstukken zijn door vader zelf geschreven. Hierbij zij wel vermeld, dat ze geschreven zijn voor zijn kinderen, hetgeen ongetwijfeld aan de manier van schrijven geconstateerd kan worden. Vader besloot zijn inleiding op zijn levensbeschrijving met de woor­den, die ik hieronder onverkort weergeef:

Dat ik iets van mijn leven en de weg, die de Heere met mij ge­houden heeft, op papier wil zetten, is niet om daardoor de mens omhoog te steken, alsof de mens enige eer toekomt. In genen dele, ik hoop dat er de vrije, soevereine, verkiezende liefde Gods in uitblinkt.

De hoofdstukken "De Alblasserdamse jaren" en "Predikant te Hen­drik-Ido-Ambacht", alsmede het laatste hoofdstuk "Zijn ziek- en sterfbed", zijn door ondergetekende geschreven. Dit was noodzake­lijk, omdat vader zelf zijn leven beschreven had totdat hij op 20 sep­tember 1968 te Alblasserdam bevestigd is. We hebben, in het kort, over de laatste ongeveer vijftien jaar iets geschreven, waarbij we va­der zoveel mogelijk zelf hebben laten spreken.

Verder zijn in dit boek de rouwdienst en de toespraken op de be­graafplaats opgenomen.

Vervolgens vindt u in dit boek drie Predicaties. Dit zijn twee Predicaties, uitgesproken op dankdag 2 november 1983 en een Predicatie, uitgesproken op zondagmorgen 6 november 1983.

Zijn laatst gehouden Predicatie van zondagavond 6 november 1983, is door een technische storing, niet op de band opgenomen.

Tot slot een hartelijk woord van dank aan de heer P. van de Bree­vaart, die ons bij dit omvangrijke werk, terzijde heeft gestaan.

Hendrik-Ido-Ambacht, januari 1985

C. A. de Waard

**Kinderjaren**

Ik ben geboren te Hendrik-Ido-Ambacht op 29 januari 1923. Mijn ouders waren Arie de Waard en Laurina Hendrika de Jong.

Van vaders zijde was het een geslacht, waarin de Heere Zijn genade verheerlijkt heeft.

Mijn bet-overgrootvader de oude Simon de Waard van 's-Graven­deel (geboren 11 oktober 1794), was in de vorige eeuw op de gezel­schappen altijd te vinden. Hij was een godzalig mens, over wie opa De Waard ons veel verteld heeft. Ook mijn overgrootvader schijnt een man met de vreze Gods geweest te zijn.

Van mijn eigen grootvader heb ik, als jongen, altijd geloofd dat er de vreze des Heeren in was, wat in het laatst van zijn leven nog tot volle openbaring gekomen is. Menige gesprekken kan ik mij nog herinne­ren, die ik met opa gevoerd heb. Wat was hij bedroefd, als hij sprak te geloven dat ik er wel zou komen, inzonderheid toen de Heere zich in mijn hart ontsloten had. Maar... voor hem! Hij viel er altijd zo bui­ten!

Onze eigen vader moet ik voor de Heere laten liggen. Ik heb een lie­ve vader gehad, die ons in alles is voorgegaan, maar verder kan ik niet spreken. Wat heeft hij meegeleefd, ook in mijn leven, maar ik mocht het in de Heere verliezen, toen mijn vader gestorven is. De Heere heeft het voor mij weggenomen en ik heb er nooit meer in kunnen komen.

Anders is het geweest met moeder, die in haar leven een ruim getui­genis gegeven heeft van de hoop die in haar was.

Van afkomst was moeder zeer godsdienstig; haar vader was ouder­ling, zelf had ze belijdenis gedaan, ging aan het Heilig Avondmaal, was een vooraanstaande in het kerkelijk godsdienstig leven. Maar haar ogen waren gesloten voor haar diepe val en gescheiden staat. Dit onderwijs had ze nooit ontvangen, noch van een leraar, noch van een ouderling.

Vader ging in het huwelijk met moeder mee en verliet hierdoor de leer die naar de godzaligheid is, om zich te begeven onder een vlese­lijke godsdienst, waar de mens kan leven. Dat de mens dit leven zoekt, is in hun leven openbaar gekomen. Wat heeft moeder daar in haar overtuigingstijd toch bittere tranen over moeten wenen.

Opa de Waard is in de hand des Heeren als middel gebruikt om moe­der erop te wijzen, dat ze met al haar godsdienst, een mens was bui

ten God, in Adam verdoemelijk. Zelf vertelde moeder dikwijls, dat, als opa dan zo tegen haar sprak en haar waarschuwde, zij, zowel als mijn vader, boos werden. Maar in haar hart moest zij hem toch gelijk geven.

Jarenlang heeft moeder zo geworsteld, enerzijds als ze dan onder de leer kwam (wat ze inmiddels in weekdiensten menigmaal deed) bij Ds. Bogaard van Sliedrecht, moest ze in het diepste van haar hart be­amen, dat dit alleen haar hart kon vervullen. Ze voelde zich met al haar godsdienst diep ellendig. Anderzijds kon ze het zo gevormde kerkelijk leven waar ze van kindsaf in opgegroeid was, niet loslaten. Daar heeft de Heere ze Zelf uit moeten halen, hetgeen Hij ook won­derlijk gedaan heeft. Dat ik dit vooraf vermeld is, omdat ik in moe­der niet alleen een moeder gehad heb in de natuur, maar ook in het geestelijke. Ze is een dubbele moeder voor mij geweest.

Zo heeft ze mij op latere leeftijd verteld van haar bittere zielsworste­lingen, in de tijd dat ze van mij in zwangerschap was. Zelf gevoelde ze haar diepst ellendige staat voor God voor de eeuwigheid en het zaad wat ze bij zich droeg, was vrucht van zulk een moeder, mede verdoemelijk voor God.

Ook vertelde ze, hoe ze voor de Heilige Doop gestaan had. Zij, als een gans verlorene en vervloekte, in diepe schaamte, ook met haar zaad. Maar, bij het lezen van het doopformulier, was het, sprak ze toen, of er een weinig geloof in haar werkte en toen mocht zij zich met haar kind op Hem werpen. Op die dierbare Heere Jezus, naar Wie het Sacrament heenwijst. Toen mocht ze haar kind voor het eerst kwijt raken in de Heere. Haar leven is ook in dit opzicht een werkzaam leven geworden.

Het is niet verwonderlijk dat, toen ze mij dit op latere leeftijd vertel­de, ik met verwondering over de Goddelijke leiding heb moeten er­kennen: Daar is niets van de mens bij, dit heeft God gedaan! Moeder had het in haar leven van nature niet gezocht, om met dat arme volk van God te delen. Nee, ze was zelfs trots.

Ook moeten we zeggen, niet tot nadeel van onze moeder, dat haar hoogmoedige hart deze weg niet wilde. 0 nee, godsdienst en wat van de wereld samen, dat was naar het vlees! Maar de Heere heeft ze krachtdadig overwonnen.

Ook ik zou van nature nooit naar de Heere gevraagd hebben, maar de Heere heeft Zijn soeverein welbehagen volvoerd. In de tijd heeft Hij mij een onderwerp willen maken, in wie Hij door Zijn lieve Geest dit welbehagen uitgewerkt heeft.

Van mijn prilste jeugd weet ik, dat ik veel bezet was aangaande de dingen der eeuwigheid. Angst voor de dood, sterven en God te moeten ontmoeten en dan onbekeerd, bracht soms grote angst en droef­heid mee. Eeuwigheids-gedachten had ik al zeer vroeg, zodat ik als kind, mijn spel soms moest onderbreken. Daarbij komt, dat moeder in zware overtuigingen liep en mij altijd op de dingen van de eeuwig­heid wees. Soms was de nood bij moeder zo groot, dat ze ons als kin­deren, wanneer we uit school kwamen, met haar voor een stoel op de knieën bracht en haar bittere zielesmart uitweende voor het aange­zicht des Heeren.

Als kind, nog zeer jong, weet ik dat de donkerheid der nacht mij me­nigmaal overdenkingen gaf over die eeuwige nacht, die wacht voor alle goddelozen. En ik was buiten God en zou God ooit naar mij om­zien? Gods volk werd beantwoord als ze de Heere aanliepen en ik was in de benauwdheid.

Waar ik ook was, biddende (ik schrijf nog steeds kinderlijk, ik was nog zeer jong), ik kreeg geen antwoord! O, dat Woord: „Gaat weg van Mij, gij vervloekten, in het eeuwige vuur, hetwelk de duivel en zijn engelen bereid is" (Matth. 25 :41). „Hetwelk de Heere zal doen horen in die dag, aan allen die Hem ongehoorzaam zijn", heeft soms zo bitter in mij geklonken. Want, als ik onbekeerd ging sterven, was dit eeuwig mijn deel.

O, die uitroep: Eeuwig buiten God, buiten dat volk (want er was toch een weinigje liefde in het hart gevallen omtrent dat volk), is dikwijls mijn deel geweest.

Toch, anderzijds was het een strijd. Want, zoals ik al schreef, is het in het ouderlijk huis een strijd geweest om de wereld en gods­dienst los te laten.

Dan denk ik nog dat ik door vader in die tijd meegenomen werd naar een wedstrijd van paardrennen. Op een andere keer nog naar een cir­cus, waar ik eerst nog mee zat te kijken. Want vlees is vlees, ook van een kind. Maar nu was het: Hier eens te moeten sterven en God ont­moeten! Terug naar huis zei ik: *Vader, als God ons nu eens opgeroe­pen had? Ik ben zo bang.*

Thuisgekomen vertelde mijn vader het. De man was verslagen en moeder huilde. Samen waren ze verdrietig. Ik geloof niet dat het nadien ooit meer voorgekomen is, dat mijn ouders de plaatsen der ijdelheid bezochten.

Daarbij kwam nog dat ik in mijn jeugd zeer tenger was en moeder veel met mij doorgemaakt heeft. Ik was veel ziek en had geen etenstrek, ja, zelfs dat ze op doktersadvies nog een keer met me naar een specialist moest, wat in die dagen zeer weinig gebeurde. Als ik als kind in de spiegel keek (waar anderen de spiegel gebruikten voor de ijdelheid) was het of ik de dood in het gezicht keek.

O, dat zeer vroeg sterven en God ontmoeten drukte een stempel op mijn leven. Als ik op school later in het spel, of tijdens het lesuur in het werk verdiept was, kwam steeds maar weer die benauwende vraag: Nu zal je eens plotseling moeten sterven en dan...?

Het boekje, dat ik als kind van iemand kreeg, "Het leven en sterven van Gerrit van Doesburg", over een jongen, die op tien-jarige leef­tijd de eeuwige heerlijkheid inging, heb ik bijna kapot gelezen. Dit leven begeerde ik ook. Dan was het niet erg, vroeg te sterven, want dit was het zaligst deel.

Schiet-gebeden en stille gebeden werden in die tijd veel opgezonden. Hoewel ik bij nader licht heb moeten leren kennen, dat ik ook met mijn bidden maar verdoemelijk voor God was. Maar daar weet je dan zelf niet van, want in die tijd dreef de nood mij. Anderzijds hoor­de ik uit het gepredikte Woord wie God voor Zijn volk wilde zijn.

In die jeugdjaren had ik een schoolvriendje van bijna tien jaar, die in korte tijd door de dood werd weggenomen.

Welk een ontzettende in­druk dit op me gemaakt heeft, kan ik hier niet neerschrijven. Dit drukte een stempel op mijn leven, inzonderheid de vraag: Waar is die jongen nu? O, onbekeerd gestorven is voor eeuwig verloren! Het was naar zijn natuur een lieve jongen, maar verder wist ik niets van hem. Het waren voor mij bange, slapeloze nachten. Steeds was ik be­nauwd, dat ik ook jong zou moeten sterven.

Veel las ik in boekjes als "Margaretha Vermeer", "Barendje van Asperen", "Eddy's eerste en laatste Avondmaal", enz. Verder ook in: "Vroeg bekeerde kinderen in Nederland en Schotland". O, wat kon dan dat zalig goed uitblinken! Wat is mijn kinderhart soms in brand geraakt (geestelijk). Wat bracht het mee, die verborgen plaat­sen te zoeken, om de Heere aan te roepen.

Dit kindergebed kan ik me nog zo herinneren: O Heere Jezus, ik ken u niet, zoals Gij zijt, maar zou U, Uzelf aan mij, zulk een dwaas en rampzalig schepsel, ook nog willen openbaren, zoals U het aan al Uw volk gedaan hebt?

Hoe ik in die tijd Gods volk zag, kan ik niet zeggen, maar het was voor mij het rijkste volk op aarde. Wat had ik ze toch lief!

Op een keer, op weg naar school, ging onze geliefde oude leraar in een rijtuig voorbij. En o, daar was een jongen, die begon te schelden en te lasteren op dat volk en ook op Gods knecht. Ik weet niet wat ik hem allemaal antwoordde, maar dit weet ik wel; dat, nadat ik gezegd had: Die Gods volk aanraakt, die raakt Gods oogappel aan, ik we­nende verder ben gegaan, wetende dat de Heere alomtegenwoordig, alwetend en de stille Toehoorder was. Gods naam werd gelasterd, Zijn volk vertrapt. O, dit is een zeer betreurenswaardig werk. Het is met deze jongen ook droevig afgelopen.

Op zeer jonge leeftijd mocht ik al mee naar de catechisatie, waar­heen ik altijd graag ging. Want, ik had onderwijs nodig, geestelijk onderwijs en de vragen die onze oude leraar stelde, ook de persoon­lijke, brachten toch werkzaamheid mee, al was het in die tijd nog op zeer kinderlijke wijze!

Maar, "die wetenschap vermeerdert, vermeerdert smart!" Naarmate ik uit Gods Woord hoorde, naar die mate kwam mijn eigen rampzali­ge staat meer openbaar.

De eerste vraag van de Heidelbergse Catechismus: "Wat is uw enige troost in leven en in sterven?", was soms als een smartende pijl in mijn hart. Wat was mijn troost?

Ook kan ik een tijd uit mijn jonge leven herinneren, dat ik vreselijk overweldigd werd met Godloochenende gedachten. Alles was maar dweperij van zekere mensen. Nooit was er iemand uit de dood terug­gekeerd, die kon zeggen, hoe het hiernamaals was. Soms had ik sla­peloze nachten, want om nu tot die zekerheid te komen; als het dan wèl waar was?

In die tijd voelde ik mij in mijn jonge leven zo overweldigd door de vorst der duisternis, dat mijn bede soms was: *O God, als U dan God bent, wil me dan in die rampzalige staat niet om laten komen.*

Tot op een keer, dat ik zoveel van de Majesteit Gods op mij en rond­om mij gevoelde, dat ik voorover op de aarde neergevallen ben, roe­pende: Wie is toch God, wie is toch God! In de werken der schep­ping; wie verzorgde het geschapene? Dus niet alleen was de Heere Schepper, het begin dus; maar ook Onderhouder. Want de aarde bracht voort: Zaad den zaaier, brood den eter. De zon die zoveel eeuwen haar loop gegaan had, werd niet moede. Zomer, winter, herfst en lente waren gebleven, bij alles wat heenging. Vruchtbaar­heid der aarde is voor hen, die er oog voor krijgen, zulk een grote zaak. Wie is hiertoe in staat, als alleen de Heere. Wat bergt die aarde die wij betreden in haar schoot. Steenkool tot verwarming, olie, kortom welk een rijke schatten tot welzijn van de mens! "Hoe groot zijn Heere Uw werken, hoe ver gaat Uw beleid" enz. (Psalm 92: 3 ber.)

Maar als dan de Heere zulk een God was in de werken der natuur, hoeveel groter was Hij in het werk der genade! En och, hier gevoelde ik mijzelf een vreemdeling van. Ik heb al geschreven, dat ik veel gekweld werd, dat er zulk een groot goed wel was, wat de Heere voor Zijn uitverkoren volk, in dat dierbare lijden en sterven van Christus heeft weggelegd. Maar dat dit voor mij zou zijn, kon ik niet geloven. Ik leek meer op een verworpeling.

Uit die tijd herinner ik me nog, dat ik een keer op mijn verjaardag een zakmes kreeg, dat ik aan mijn riem droeg. Voor die tijd een groot cadeau! Op een dag ging ik het land in bij mijn grootvader en liep langs een greppel, waar het gras tot een halve meter hoogte groeide. Na misschien zo'n honderdvijftig meter gelopen te hebben, greep ik naar het mes, en... ik was het kwijt!! Voor een kind, vooral toen, een groot verlies. En ga, over zulk een afstand, in dat hoge gras eens zoeken! Dit mes krijg ik nooit meer terug, zo was mijn gedachte. Maar direct er overheen was het: Zo min als ik kan hopen, dit mes ooit terug te vinden, zo onmogelijk is het voor mij, om ooit zalig te worden!

Dit deed me daar in de een­zaamheid luid uitschreeuwen: *o God, dan is het voor eeuwig verlo­ren, eeuwig kwijt buiten God.*

Maar wat gebeurde er? Na misschien een vijftig meter, treurende (niet meer zozeer om het verlies van dat mes), gelopen te hebben, is het of ik stil gehouden werd, met een inwendige drang om hier maar tussen het gras te kijken. En... ik raapte het verloren mes op. Ik had dus niet gezocht naar het mes. 't Was toch niet te vinden, maar ik zag er de hand des Heeren in. Want direct werd ik bepaald bij wat ik gezegd had, dat, zomin als ik kans zag dit mes terug te vinden, zomin zou ik ooit zalig kunnen worden. En het mes had ik terug! God speurde mij na. Wat was ik beschaamd. Ik mocht een ogenblik geloven dat God van mij wist. Dat er bij de Heere een bron van zaligheid was.

In een kinderlijke blijdschap ben ik in het hoge gras neergeknield, niet zozeer over het uitwendige dat ik terugkreeg, nee, dat viel weg, maar vanwege het inblikken in wie God toch is en wat Hij voor zulk een ellendige albederver wilde zijn.

Nog even kom ik op het vorige terug. Ik schreef, dat ik Dikwijls zo ge­kweld werd dat ik maar een verworpene was. En dan dikwijls zulke vreselijke goddeloze inblazingen in het hart, zelfs in mijn jeugdjaren. De opborrelingen van mijn rampzalig hart, als een vuile bron, die slijk en modder opwerpt.

In die tijd ging ik veel met moeder mee naar het gezelschap van Gods volk, die dan met elkaar spraken over de weg die de Heere met hen hield. Dan hoorde ik, hoe deze mensen onderwijs uit Gods Woord ontvingen. Soms een waarheid uit de Waarheid gepast in hun nood­druft, tot lering, besturing, enz.

En o, zulk een persoonlijke waar­heid of belofte had ik nog nooit ontvangen. Zo dus, dat de Heere kennelijk in mij en tot mijn ziel gesproken had. Wel, dat ik soms veel in het Wezen Gods gezien had. Soms wel eens van Zijn liefde ge­proefd en in Christus, als de Weg naar Gods Woord, alles zien liggen. Maar, nu dat persoonlijke, met toe-eigening, te moeten missen, dat was vreselijk!

Op een keer zocht ik weer de eenzaamheid op in het veld (tegen het vallen van de avond), om mijn hart luidde lucht te geven. Toen ik daar lag was mijn bede, terwijl ik de zon zag ondergaan: "Heere, nu weet U alleen hoe rampzalig mijn lot is, zo jong en dan al verzekerd van mijn eeuwige rampzaligheid!"

En nu verloren te moeten gaan was erg, maar er lag een betrekking op dat lieve Wezen Gods. Dat te moeten missen, maakte hier soms al zulk een jammer uit. Maar daar werd ik ingeleid in mijn bestaan en mijn hart. Het was, zoals ik straks al schreef: "Die vuile bron, van al mijn wanbedrijven". En daarte­genover dat heilige, reine, rechtvaardige Wezen. God deed mij geen onrecht, als Hij mij rechtvaardig voorbij zou gaan.

Toen riep ik uit: "Heere, dat de hemel voor eeuwig gesloten is voor zulk één, is eeuwig recht!"

Maar de smart, die zich toen van mij mees­ter maakte, vergeet ik nooit meer. Ik heb geweend en misbaar ge­maakt, totdat er geen tranen meer waren. Maar ook was het een lief­lijk ogenblik, want, toen ik niets meer zag als die zwarte nacht, was het of de hemel zich ontsloot (en werkelijk, ik heb naar de hemel op­gezien, met mijn natuurlijke ogen) en het was of er een hoorbare stem sprak: "Ik zal u onderwijzen en u leren van de weg, dien gij gaan zult; Ik zal raad geven, Mijn oog zal op u zijn".

Toen was het of het volle liefdehart Gods zich ontlastte in deze belof­te. Die eeuwige "Ik zal zijn die Ik zijn zal", sprak hier, dat Hij mijn Leidsman zou zijn en Christus mijn Leraar, Koning, Hogepriester en die Eeuwige Geest mijn Trooster! O, wat was mijn hart vervuld met die liefde die uit dat drie-enige volzalige Wezen vloeide.

Ik heb daar (het was inmiddels donker geworden) in de eenzaam­heid, Gode lof gezongen. In verwondering aangebeden en uitgeroe­pen: "Dan mag ik zalig worden, dan wordt ik zalig, zulk één! Want God kan niet liegen."

Tegen moeder sprak ik het uit. Het grootste was, dat de HEERE be­loofd had: "Mijn oog zal op u zijn". Moeder bewaarde deze woorden in haar hart.

Toch was ik zo vol, dat ik naar een kind des Heeren gegaan ben en het haar zo maar in enkele woorden meedeelde, uitroepende in verwon­dering: "Nu word ik zeker zalig", waarop zij wenende antwoordde: Mijn kind, dit geloof ik ook.

O, zoete ervaring, als we uit die diepe jammerkolk eens op mogen blikken tot dat lieve Wezen Gods. "Want Uwe goedertierenheid is hoog boven de hemelen".

O, mijn geliefden, wat heeft de Heere Zijn Woord waar gemaakt in mijn leven! Want terwijl ik dit neerschrijf, ben ik bijna zes en vijftig jaar en dan niets anders als de trouw van God ervaren, tegenover mijn ontrouw.

In de verdere weg van overtuiging heb ik het nog wel anders beleefd, dat het oog des Heeren op mij was. Toen was het niet zo troostrijk, maar dit heeft ook zijn nut nog weer mogen afwerpen. Dit hoop ik nog nader te schrijven.

Nu moet ik nog iets schrijven over mijn eigen vroomheid.

Ik was met alles toch wel een vrome jongen. In de wereld had ik nooit geleefd (dat wil zeggen, nooit met de openlijke zonden ingestemd en daar zo­zeer behagen in gehad) en zo dikwijls als er kerk was, was ik er. Nu is dit op zichzelf zeer prijzenswaardig, maar als grond voor de eeuwig­heid geldt het niet. En als er dan ontdekkend gepreekt werd, moest ik er soms voor vallen. Maar op andere tijden was ik boos.

Op een keer, in een winkel vol mensen, zei een man tot zijn buur­man: "Als deze jongen niet in de hemel komt, wie moet er dan ko­men?" wijzende op mij. Ik sprak: *O man, u kent mijn hart niet.* Maar heimelijk was ik er toch door gestreeld. O, dat huichelachtige, dat bedrieglijke, arglistige hart.

Wat heeft de Heere, met eerbied, een arbeid om een mens te doen worden voor Hem, wie hij in waarheid is. Toch komt dan openbaar: "Ik zal u onderwijzen en leren". O, weergaloze liefde, 't is alleen bij God vandaan, dat Zijn volk zalig wordt.

Nu moet niet gedacht worden dat ik, in mijn jeugd, zulk een bijzon­der oppassend kind was, van wie vader en moeder nooit last hadden. O nee, ik zal mijn ondeugden allemaal niet opnoemen, maar ik weet nog dat moeder een keer zo boos op me was, dat ze dacht (zo boos had ik haar gemaakt) mij dood geslagen te hebben!

Ik was met een voetbal bij regenachtig weer in de kamer aan het ballen. Trappen, zo hard ik kon! Ondanks de vele keren dat moeder me gewaarschuwd en nog eens gewaarschuwd had, bleef ik doorgaan. Totdat de bal zo hard weggetrapt werd, dat hij vele malen terugkaatste en ten laatste een grote antieke vaas, welke moeder van haar moeder, als erfstuk ontvangen en dus vele geslachten oud was, van de kast afkaatste en op de grond in stukken viel.

Radeloos stond moeder er eerst bij. Toen kwam de straf. Ik moest naar boven om niet meer terug te ko­men. Maar het ergste voor mij was, dat ik wist, dat ik moeder zulk een groot verdriet aangedaan had, in de tijd dat ze voor haar zielstoe­stand zo benauwd liep. Ik moest denken wat voor een bangheid het voor haar mee moest brengen.

Ik heb daar boven gezeten als het aller-ellendigste schepsel. Hoe­lang, dat weet ik niet. Ten laatste kwam moeder als een gebroken mens naar boven en toen ze mij daar zag zitten, riep ze: "Kind, leef je nog, ik ben zelfs een kindermoordenaar! Als de Heere het niet ver­hoed had, was je in de eeuwigheid geweest!"

O, als de Heere het maar eens open komt te leggen, in die ware overtuiging, wat wordt het dan een laag buigen en een walging van zichzelf hebben.

Moeder droeg van nature een lief, zacht karakter om. Veel slagen heb ik dan ook nooit van haar gehad of het moest echt nodig zijn. Maar meestal wist ze met haar verstandige omgang mij uit Gods Woord op het zondige van de zonde te wijzen. Nu echter was dit haar grote smart. Ze viel me om de hals, maar ik kon het niet verdragen! Ik riep: "Niet u, hoor moeder, hebt het gedaan, nee, nee, maar ik, ik, ik heb u zo bitter verwoest."

Toen viel ze op haar knieën en nam mij mee. Ze heeft gekermd, geschreeuwd, haar bange zwarte ziel, gans melaats, uitgegoten voor het aangezicht des Heeren.

Op een keer heb ik mijn vader zo boos gemaakt, daar ik met enkele makkers, op een weiland van een boer, een groot stuk grasmat met de spade afgestoken had om oorlogje te voeren en daarmee barrica­des op te werpen. Hierbij hadden wij er geen erg in dat we het wei­land radicaal verwoesten. Wat was vader boos op mij!

Aan vechten deed ik bijna nooit mee, want ik schreef al dat ik maar een tenger ventje was. Ik liep dus liever hard weg, dan me ergens in te mengen. Maar op een keer had een jongen me zo geplaagd en gesard, dat, terwijl hij dacht dat ik wel weer hard zou lopen (daar komt open­baar wie de mens is), ik hem heb geslagen, getrapt en met alles wat ik maar grijpen kon, er op los sloeg, zodat een andere jongen zijn moe­der, die wat verder woonde, erbij haalde, die, na ons gescheiden te hebben, met haar zoon bij mij thuis haar beklag kwam doen. Ze kwam ook laten zien, hoe hij er uit zag na deze vechtpartij. Dat had ik gedaan!

Genoeg hiervan, ik heb er ook achter moeten komen, dat ik een hart had, dat een bron van ongerechtigheid was. Als ik alles op moest sommen, wat er in mijn jonge leven gepasseerd is, had ik alleen al een schrift nodig.

Toch ben ik ook onder mijn schoolmakkers een voorwerp van spot geweest op verschillende manieren. Als ik eens iets niet mee kon doen, was het: Hij mag natuurlijk niet van zijn moeder. In het spel, zoals ik al schreef, soms bang en ellendig erover schietend. Soms, als ik alleen, op het schoolplein ronddwaalde, zei men: Hij moet eerst even biechten, dan doet hij weer mee. Toch weet ik nog op latere leeftijd, toen enkele makkers zo minderwaardig met elkaar over me deden, me verachtten, omdat ik niet kon doen wat zij deden (niet dat ik me op dat moment boven hen kon verheffen, het is een wonder als we bewaard worden voor zelfverheffing), dat de Heere zo liefderijk dit regeltje in mijn ziel deed afdalen: "Wie mij veracht, God wou mij niet verachten".

Maar wat is een mens, al is hij nog slechts een kind, een dwaas, duis­ter wezen. Ik heb wat van die na-aperij in mijn binnenste gevonden. Als God het niet steeds verhoedt, zit ik er nog vol mee! Ik heb God wat willen bewegen en geprobeerd de Heere aan mijn kant te krij­gen. De worsteling van Jacob bij Pniël heb ik tot in het holst van de nacht geprobeerd na te doen. Geen erg had ik erin dat in die geschie­denis een Man met Jacob worstelde en ik deed het andersom! Die het verstaat, verstaat het. En als de Heere dan niet antwoordt is de vijandschap, die dan in het hart openbaar komt, zo groot!

Soms ben ik inwendig vloekend tegen de Heere in het bed gekropen. Want al is het dat ik uitwendig voor de doorbraak van de zonde be­waard ben gebleven, zodat ik bij mijn weten nooit de Naam des Heeren gelasterd heb, toch "uit het hart des mensen komen voort, boze bedenkingen, hetwelk is vijandschap tegen God".

Wat heeft de Heere toch een werk om van een vrome jongen, een zondaar voor God te maken! O het "graaf maar dieper, mensenkind en gij zult meer gruwelen vinden", is een stuk, waar ik nooit in uitgeleerd kom! Toch, wat komt dan ook openbaar, dat we met een vreselijke vijand te doen hebben, want als God het niet verhoed had, was ik in zijn macht ondergegaan. Maar Gode zij dank, Die zulk een vaste grond, in Christus, voor Zijn ellendige weggelegd heeft. "De poorten der hel zullen Mijn gemeente niet overweldigen". Niet dat ik dat in die tijd kon vasthouden, o nee, maar wel mocht ik de kracht daarvan ervaren.

Ik wil niet verzwijgen, dat ik op een keer, toen ik misschien veertien jaar oud was, zo afgetobt ronddwaalde. Ik gevoelde dat ik niets meer deed dan de maat der ongerechtigheid volmaken. De toorn Gods te­gen de zonde brandde op mijn ziel en het leek toch niet anders (naar de inblazing van de vorst der duisternis), dan, dat ik mijn vonnis ver­zegelde. Ik was toch een verworpeling, ik moest maar een eind aan mijn leven maken en op de fiets, bij de loswal in Zwijndrecht, van de steiger afrijden in de rivier. Dan zouden de mensen gewoon denken, dat ik een ongeluk gehad had!

O, wat een vreselijke en satanische macht heeft die helse moorde­naar en wij luisterden naar hem en hebben hem de hand gegeven. O, die bittere vijandschap tegen dat volzalige Wezen Gods, moet eerst maar beleefd worden. Dat zal de hel in de hel uitmaken, als wij onbe­keerd gaan sterven. We behoeven niet te vragen wat er in het binnen­ste van het hart zetelt.

Maar, toen ik daarheen fietste, was daar een onzichtbare muur. Ik kon niet verder. Met zulk een kracht viel het in mij: "Zult gij dit den Heere vergelden, gij dwaas en onwijs volk". Hoe ik toen teruggekeerd ben, laat zich niet beschrijven! De bewondering van dat volza­lige Wezen en de diepe beschaamdheid des harten onzerzijds. O, dit lag vast: "En zij zullen niet verloren gaan in der eeuwigheid en nie­mand zal ze rukken uit de hand Mijns Vaders".

Wat ligt die vrije soevereine verkiezing toch vast en wat is dat fundament onwankelbaar! Toch heb ik lange tijd gehad dat ik elk mes, dat ik zag liggen, opborg, vanwege de inwendige kwellingen. Dit wil ik ook niet verzwijgen. Daar weet de gemoedelijke godsdienst niets van, maar een ellendige, die dit leest, zal het misschien toe moeten stemmen in het binnenste. Toch, het vlees wil die engten niet.

Hierbij denk ik nog aan een voorval uit mijn jeugd. Op een zaterdag­avond (bij ons thuis was de zaterdagavond in die tijd voorbereiding op de zondag geworden), wilde ik de banden ontvluchtten en nam de fiets, om ook eens een tochtje in de vrije natuur te maken. Ik koos het Noordpark in Zwijndrecht als doel. Ik had er echter geen erg in, dat ik mijn benauwde en bezwaarde ziel meenam en dat de Heere me zag, zodat ik bij het binnenrijden van het park, plotseling, doordat er in de verte een muziekkorps ging spelen, de hel voor mij open zag.

In een ogenblik stond ik naast de fiets als aan de grond genageld, met bewondering, ja, met diepe bewondering, dat ik niet met Korach, Dathan en Abiram levend ter helle nedergevaren was. Ik teruggin bitter verdriet, over wie ik was en de onuitsprekelijke lankmoedig­heid Gods, die zulk één nog na kwam te speuren.

Aan het eind van mijn schooljaren wilde ik zo graag onderwijzer worden. Dat werd nogal gestimuleerd door een neef van moeder, die zelf hoofdonderwijzer was op een christelijke school. Deze zou zelfs voor het studiemateriaal, enz. zorgen. Alles leek zo mooi voor el­kaar. Maar, moeder, in bange weeën omtrent haarzelf voor de eeu­wigheid, zag niet anders, als wanneer ik onderwijzer werd op een christelijke school, ik dan meegevoerd zou worden met de voorwer­pelijke godsdienst van die dagen. Het was toen op de meeste christe­lijke scholen een leer van veronderstelde wedergeboorte, enz. Scho­len van eigen kerkelijke richting waren er nog zeer weinig.

Het is nooit doorgegaan. "Wie kan Gods wijs beleid doorgronden?" Eerst was ik het er helemaal niet mee eens, maar sinds die tijd is de nood groot geworden en wat ik al schreef, de tijd des levens was voor mij zeer kort! 't Was of de dood in mijn vensters geklommen was. O, sterven en God ontmoeten! Mijn ouderlijk huis was mij lief, maar soms op weg naar huis, vluchtte ik het weiland in, om op mijn knieën de bittere ziel lucht te geven.

Het kerkgaan was me soms goed en niet één dienst liet ik mijn plaats onbezet, als 't niet door ziekte of iets dergelijks was, hoewel ik menigmaal mijn dood- en vloekvonnis aan moest horen. Toch, als ik als een veroordeelde met mijn rampzalige staat eronder kwam, was dat Woord soms ,een lamp voor mijn voet en een licht op mijn pad".

Dat Woord is soms opengevallen, als ik mocht horen, dat er voor zulk één genade was, in Christus' zoen- en borgbloed! Pleitend op wat de Heere Zelf mij toegesproken had: "Mijn oog zal op u zijn", riep ik het uit: "Ik heb het zelf uit Zijnen mond gehoord!" Wat straalde daar een liefde uit dat hoge Wezen Gods, tegen een welverdiend oordeel. Soms riep ik het uit: *Heere, al is er geen hemel tot loon en geen hel tot straf; dan bent U nog waardig om geliefd, gevreesd en gediend te worden*. O, die goedertierenheid des Heeren, dat zulk één nog zalig kon worden! Soms riep ik uit: "Heere, ik behoef niet zalig te worden, als U maar verheerlijkt wordt!"

Als een vuil monster nam ik mij waar in de zonde. Dat de Heere mij nog droeg en verdroeg, was soms on­begrijpelijk.

Anderzijds, ik schreef het al, heb ik wat afgetobt om in een andere gestalte te komen voor de Heere, maar alles vruchteloos. Daarbij moest ik aannemen, dat al mijn werken Gode niet konden behagen. Ik heb in mijn gedachten mijn eigen begrafenis al gezien in die tijd.

O, onze oude leraar (als hij mij nog wilde begraven) zou niets meer kunnen zeggen, dan: Hier is een jongen, die in zijn schuld en schande er voor eeuwig buiten gevallen is. Van binnen zeiden ze er nog bij: 't Is jou nooit in waarheid om God te doen geweest, altijd maar om eigen behoud. En, ik moest zwijgen!

Op een keer was ik in Dordrecht in de kerk geweest, waar onze oude leraar, Ds. Bogaard, preekte over: "O alle gij dorstigen, komt tot de wateren, en gij die geen geld hebt, komt, koopt en eet", enz. Wat is dat Woord zoet voor mij geweest, ik heb het ,opgegeten'. Voor de hele wereld wilde ik het niet missen; ik werd meegenomen.

Maar op weg naar huis moest ik door nauwe straten waar veel café's, bars, enz. waren; en, omdat het zomeravond was, stonden alle deu­ren open, zodat muziek en zang, met het gekrijs van dronken men­sen, door de straten galmden. Ik liep deze mensen te beklagen, want als we toch niet meer hebben als de wereld, moeten we voor eeuwig omkomen. Arme mensen! "Heere, dat het U beliefde dit Woord nog te schenken en mij verwaardigde het te horen is mij een wonder!"

Ik liep mij te verheugen! Totdat ik op een plaats kwam (die plaats in de Vleeshouwerstraat in Dordrecht zal ik nooit vergeten), dat de Heere sprak: "Ik zeg ulieden, indien gij u niet bekeerd, zo zult gij allen ins­gelijks vergaan". Aan de grond genageld stond ik daar. Ik werd op één lijn gesteld met al die mensen. Gods toorn over mij, de veroorde­lende wet boven mij en een zwarte nacht in mij. Straks moest ik, met

alles, buiten God, voor eeuwig omkomen. Gods rechtvaardigheid vorderde dat.

Ik heb daar boven het water op de brug gestaan, 't was een zwarte nacht van buiten en van binnen, met een vloekvonnis in mijn ziel af­gedrukt. Aan alle zijden verloren, verloren, voor eeuwig verloren! Op de pont ben ik in het uiterste hoekje gekropen, geen traan meer, geen zucht meer, alleen een zwaarte-last. Zo zag God mij hier heen gaan. Ik ging naar huis, als een éénling. Op heel de wereld was zo'n ellendige niet te vinden! Ieder kon zalig worden, behalve ik. Voor al­le mensen was er nog een weg maar voor mij niet meer. 't Was of de put zich voor eeuwig toesloot. Zo gaat het met de goddeloosheid naar Zacharias' woord: Het loden gewicht op de mond van die efa. O, afgesloten voor eeuwig en dat naar het rechtvaardig oordeel Gods. Alle vloeken der Goddelijke wet waren voor mij!

Maar, daar ging zich ontsluiten wie God was, in het eeuwig Evangelie-woord. De zielesmart in de gedachte voor eeuwig buiten die God te moeten omkomen, dat is hier al een sterven. Doch, daar ontsloot zich het Wezen Gods en dat uit Zijn eeuwige verbondsliefde in Christus, Zijn lieve Zoon: "Alzo lief heeft God de wereld gehad, dat Hij Zijnen eniggeboren Zoon gegeven heeft, opdat een iegelijk die in Hem gelooft, niet verderve, maar het eeuwige leven hebbe".

Toen werd die Predicatie, die ik gehoord had, op juiste waarde in mijn hart verklaard. De inhoud deed zulk een kracht in mijn ziel, alles was aan­gedaan van liefde omtrent dat lieve Wezen Gods. Omtrent die dier­bare arbeid van Christus. Mijn hart smolt weg onder dat zoete Evangelie-woord. Mijzelf verbindend aan dat Wezen, heb ik soms uitgeroepen: Wie zou U niet vrezen, Heere? Die aller-beminnelijkste dierbare Zaligmaker wilde ik een ieder wel aanprijzen.

Daar viel alles bij weg; de wereld en de ijdelheid. Gods Woord was zoeter dan honingzeem! Het lezen daarvan was mijn behoefte, want daar las ik in wie God was in Christus, door die eeuwige Geest. Wat heb ik in die tijd getobd, om nu niet meer te zondigen. Die liefdes­ontsluiting was zo teer, daaruit moest ik worstelen, om de zonde te boven te komen.

Doch, in plaats van dat, ging er van binnen open wat een mens is. De ruimte die ik gezien had, werd minder en de staat van mijn hart bor­relde op als een vuile bron. Met de wegen die de Heere met me in­sloeg was ik het niet eens. In welk een duisternis en donkerheid kan de mens komen. Ik vond het zo vreselijk, de vijandschap tegen dat Wezen Gods in mijn hart gewaar te worden. "Een stroom van onge­rechtigheden, had d' overhand op mij". O, wat loopt een mens dan als een vreemdeling over de aarde. Vroeger mocht een melaatse niet in het leger komen, was een uitgebannene en een ellendige. En zo was ik als een melaatse, de bovenste lip bewimpelend en roepend: "Onrein, onrein". Dit leek mij onbestaanbaar met de wegen die God met Zijn volk komt te houden, want die werden op de rechte weg ge­leid. Zo was mijn pad in die dagen in zwarte donkerheid. Het licht­punt wat ik gehad had was maar gemeen werk geweest. Daar schoot ook satan zijn pijlen op af. O, dat wanhopige, smartelijke gevoel, van die eeuwige scheiding!

Doch, daar is het op een keer dat ik mijn knieën boog in de eenzaam­heid, dat mij deze Waarheid door de Heere werd opgebonden: "Het heeft u bedorven, o Israël! want in Mij is uwe hulp" (Hosea 13: 9). 't Licht des Geestes viel erover en ik leerde verstaan: "Het heeft u be­dorven". Dus, dat was mijn bestaan, zo zag de Heere mij aan in Adam, ons verbondshoofd. Daar was niets aan te veranderen, ik lag verdoemelijk voor God en God kon van Zijn recht niet af. De wet vraagt voldoening!

Schande, schuld en smartelijke schaamroodheid des harten bracht mij in het verborgene, pleitende op wat de Heere Zelf zegt: "Want in Mij is uwe hulp". Ach Heere, ik ken U niet zoals Gij zijt in Christus Uwe lieve Zoon tot verlossing en leven, riep ik soms uit: Maar de smaken die er van in mijn hart gevallen zijn, zijn toch soms zo zoet geweest.

Het onderwijs op de catechisatie (toen nog als jongen bij Ds. Bogaard), was soms zo zoet. Het was tot lering voor een dwaze onwe­tende! Ook, zoals ik al schreef, het Woord zelf en het kerkgaan, kon ik niet missen. Raadsels werden opgelost, knopen ontbonden. Maar, door alles heen moest ik toch aannemen, dat al mijn godsdienst, plichten, enz. , ja zelfs het leven dat achter mij lag, uit mijn handen werd geslagen.

Op een keer bij de kerk, zag onze leraar mij staan en sloeg zijn hand om mijn hoofd en keek mij aan. Wat scheelt er aan jou? vroeg hij. Ik keek heel verdrietig waarschijnlijk en zei: "Dominee, ik kan zo mijn leven doorgaan en als ik oud mag worden, dan blijf ik toch doorgaan." Toen keek deze man met zulk een ernst in zijn ogen mij aan en sprak: Arie, de bede: "Zend Uw Licht en Uw waarheid, dat die mij leiden; dat zij mij brengen tot de berg Uwer heiligheid en tot Uwe wonin­gen", zij maar steeds de onze. Daarna, in de kerk, is onze leraar in het gebed gegaan en heeft mij meegenomen (mee mogen nemen). Wat moest ik eigenen, dat dát mijn staat was. Maar de Heere had in dat heiligdom, in Christus' arbeid, zulk een groot goed weggelegd. Daar mocht ik nu als zondaar terechtkomen.

Toch werd de eis van Gods gerechtigheid steeds meer opgebonden. God eiste immers, dat er aan Zijn gerechtigheid genoeg geschiedde, daarom moeten wij betalen, of door onszelf, of door een ander. 't Werd steeds meer een afgesneden zaak en de liefde tot de deugden en volmaaktheden Gods ging het winnen in het hart.

Op een avond was het of het uitgetrokken zwaard van Gods gerech­tigheid boven mij hing. Het was geveegd en gewet. Het was een ver­loren zaak. Ik behoorde in de hel thuis, krachtens erfschuld en dade­lijke overtreding. De uitspraak was: "De ziel die zondigt zal ster­ven". God moest naar Zijn Goddelijk recht mij voor eeuwig ver­doemen!

Dat gebeurde niet, want daar ging de Heere Zich ontsluiten in het: "Ik zal Hem doen naderen en Hij zal tot Mij genaken; want Wie is Hij, Die met Zijn hart Borg worde!" Daar ging bij God vandaan Zich Jezus Christus ontsluiten, als de Persoon in Welke de Heere een wel­behagen heeft. Welk een eeuwige zondaarsliefde en zondaarsmin is er toen in mijn hart gaan vloeien. Wat ik verloren had in de eerste Adam, mocht ik in Hem, die tweede Adam, terug ontvangen. Daar was het geschonken geloof om te omarmen. Daar mocht ik inblikken in het liefdehart van Christus, 't welk een vuurgloed van liefde is, om zondaren te zaligen en om te verlossen van schuld en ongerechtig­heid. Het liefdehart Gods ontsloot zich. De zaligheid in Christus ge­openbaard en dat ook voor mij ! O, die zoete uitvloeiingen des Heili­gen Geestes gaven zulk een zielerust! Het volle werk der zaligheid ontsloot zich, Christus' lijdens- en stervensarbeid van krib tot kruis, ja, zelfs van Nazareth tot Golgótha ging open en de liefde in het hart afdalend, deed mij dolen. God gaf Zijn Zoon tot een Borg en Midde­laar om ons, zondaren, te verlossen. Al die lieve, reine deugden Gods waren door Hem opgeluisterd en de Wet was voldaan.

Wat heb ik dat lieve, Drieënige Wezen geliefd en bemind. Ik ben in aanbidding neergebogen voor "Die Koning". Alles in mij was ver­wondering en aanbidding. Ik heb gezongen en gebeden (meest aan­gebeden).

In die dagen is er zoveel uit de lijdens- en stervensgangen van die aller-beminlijkste Borg voor mij ontsloten, dat dit mijn pen niet toe­laat om neer te schrijven. Al wie dit leest wens ik toe hetzelfde nog eens te beleven, dan wordt gezegd: "De helft is mij niet aangezegd". 't Was middernacht toen het gebeurde, zowel in de natuur als ook in de ziel. Maar, bij het schijnsel van die opkomende dageraad, van die Zon der gerechtigheid, was het helder dag. Dit was niets dan een huis Gods en een poort des hemels (Gen. 28: 17).

De aller-zoetste benamingen heb ik die dierbare Heere Jezus gege­ven. Dat bloed der verzoening, waardoor de weg ontsloten was tot het liefdehart Gods, alles gevloeid uit dat eeuwig welbehagen Gods, deed mij verteren van liefde.

Kostelijk als de Heere een afgesneden zaak op de aarde doet. Hier te worden afgesneden van alle eigen werk, onder die vlekkeloze Majesteit de rechtvaardige straf te billijken, want: "Geen zondaar zal 't gewis verderf ontkomen, als in 't gericht door God wordt wraak genomen".

Maar dan door het dierbaar geloof ingeleid te worden in het werk van de Middelaar, Die de wraak Gods en de toorn Gods stil­de en volkomen voldoening aanbracht. Ook voor mij! Zalig bewon­deren, aanbidden, zingen, loven en prijzen: "Ik zal U hartelijk lief­hebben, Heere, mijne Sterkte".

*Zingt nu blij te moe*

*'t Machtig Opperwezen,*

*Ene lofzang toe*

*Om ons heilgenot*

*Worde Jakobs God*

*Met gejuich geprezen.*

O, daar waren geen zonden meer die mij bedekten. Van mijzelf had ik geen last meer, dat was ten onder. Alles verheugde zich in die nieu­we schepping, die de Heere, in Christus, daargesteld had.

Wat heb ik in die tijd een ander leven gekregen, ik mocht met alles bij Christus zijn en Zijn zoete liefdes-uitlatingen in het hart waren dier­baar. Overal waar ik in het Woord las, was Christus. Onder de Predicaties was die Naam zoet en in het gebed had ik dikwijls een dierbare opening. "Stort voor Hem uit, uw ganse hart". Alle uitgangen des harten gingen daar heen. Het wil wat zeggen, als de zonde en de staat van ons hart ten onder ligt en de "deur der hope" de overhand in ons hart heeft.

"Gij zult Zijn Naam heten Jezus, want Hij zal Zijn volk zalig maken van hunne zonden". Soms brandde mijn hart van innerlijke liefde tot de Persoon des Middelaars. Al de namen die ik uit Gods Woord wist, gaf ik Hem.

Ik heb weken in die ruimte geleefd, alsof de hemel voor mij open stond. Satans aanvallen, hoe scherp ze er ook op afkwamen, konden niet verhinderen, dat ik mij steeds nauwer aan de Heere verbond. Toch, want ik moet verder, is dit niet zo gebleven. Integendeel, de eerste liefdes-uitlatingen gingen weg en ik schoot er over met mijzelf.

Wat ik nooit had kunnen denken, gebeurde. Ik kwam er achter, dat ik met alle weldaden als een mens overgebleven was, zonder een sta­telijke oplossing. Het verderf en de zonde van mijn hart hadden lange tijd ondergelegen, maar nu kwamen ze in alle hevigheid te voorschijn. Mijn ellendige bestaan en het diepe verderf des harten, sleepte ik mee, in mijn opstaan en mijn nederliggen. Nooit tevoren had ik mijzelf zo waargenomen; een vijand van God, een vloek en liggend onder Gods rechtvaardige toorn. Want mijn staat voor de eeuwigheid lag onder die vloek. Al was het dat ik wat van die Midde­laars-volheid mocht kennen, toch eiste God volkomen voldoening. Satan, die zielemoorder, schoot daar de bitterste pijlen op af.

Toch, in de grootste, diepste smarten, viel er onderwijs omtrent die Bedienaar des heiligdoms. Bij die Profeet en Leraar was het dan toch weer goed om, met een Maria, aan Zijn voeten te zitten. Dat onder­wijs, dat Hij gekomen was om juist in deze staat "te zoeken en zalig te maken wat verloren was", was zoet. Wat werd het gebedsleven een behoefte des harten! Daartoe was Christus gekomen om Plaatsbekle­der, Borg en Zielebruidegom te zijn. O, ik heb het soms uitgeroepen: "Breidt Gij dan Uw vleugel over mij uit, want Gij zijt de Losser". Zo laag daalde die Borg neer, om onzer gelijk te worden, uitgenomen de zonden. O, wonder van vrije genade, voor eeuwig uit te wonderen! Daartoe kwam Hij hier op aarde, om mijn zonden en mijn rampzali­ge ellendestaat , vloek en dood, aan het kruishout te boeten.

Ja, het kruis heeft Hij geliefd voor Zijn volk. Waar zij eeuwig hun hellestraf en doemschuld moesten ervaren, nam Christus het op Zich om voor hen te lijden en te sterven. Dat is liefde, dat is liefde-minne, dat is eeuwigheids-liefde. Gods deugden verheerlijkte Christus. De wet voldeed Hij, Zijn uitverkoren volk zaligde Hij.

Welk een onderwijs heb ik in die tijd, soms zelfs in de nachtelijke uren, mogen ervaren! Maar, zoals ik reeds schreef: "Die wetenschap vermeerdert, vermeerdert smart".

Onder de bediening des Woords kreeg ik veel onderwijs. Maar dit was het, wat mij het meest opge­bonden werd; ik was in een staat van verlorenheid in Adam, mijn verbondshoofd. Nu wel wetenschap omdragende van Christus (dit was in geen hoek geschied), maar als het Goddelijk recht op het hart gaat werken en de vlekkeloze deugden Gods in Zijn volle luister over ons zijn, waar blijven wij dan met alles! Dan was mijn bestaan zonde en bederf. De vuile bron van mijn hart woelde door, in mijn opstaan en neerliggen. Uitwendig werd ik voor de zonden bewaard, maar inwendig woelde die stroom verder en dat vlekkeloze Wezen Gods, kon de zonden niet gedogen.

Ik moest mijn doodvonnis menigmaal aanhoren uit het Woord en riep dan: "Ai laat de stroom (van zonden) mij over 't hoofd niet gaan!"

Toch gebeurde het, dat ik uit het Woord en in de prediking weer zoveel vond van die enige Weg, dat ik uitriep: "Als Uw woor­den gevonden zijn, zo heb ik ze opgegeten".

**2. Jeugdherinneringen**

Ik was vijftien jaar oud toen de Middelaar, Christus Jezus, aan mijn hart ontsloten werd. Dat ogenblik, in het middernachtelijk uur, zal ik nooit vergeten.

Maar ik moet nog weer even terug; in de tijd dat ik in het besef van de noodzakelijkheid van wedergeboren te worden leefde, als kind, was het mij het liefste om maar onder het Woord te verkeren. Ook donderdagsavonds mocht ik toen met moeder mee haar Alblasserdam, waar Ds. Vlot en Ds. Hofman preekten.

Als er bij ons in Hendrik-Ido-Ambacht geen dienst was in de week (dinsdagavond was Ds. Bogaard er) dan gingen we naar de Gerefor­meerde Gemeente, als Ds. Lamain, Ds. Ligtenberg, Ds. Fraanje of een ander er preekte. Niet altijd, maar menigmaal nam ik er toch van mee en als ik dan 's avonds thuis kwam, boog ik mijn knieën, met de hand bij de Waarheid, uitroepende: *Heere, hier staat het immers, 't is toch Uw Woord.*

Ter verduidelijking zij nog vermeld, dat er boven op zolder waar ik sliep, een heel oude Bijbel lag, die mij toch menigmaal zo dierbaar is geweest. Los van blad, in het dagelijks leven door een nieuwe vervangen, is deze Bijbel voor mij dikwijls een kostbaar kleinood ge­weest! Dit was zomaar even een greep terug.

In die tijd had ik nog niet de vrijmoedigheid, om aan de bediening van het Heilig Avondmaal deel te nemen. Dit moet ons ook geschon­ken worden. Veel bestrijdingen en mijn jeugdige leeftijd (ik was im­mers nog maar vijftien jaar), heeft mij die enkele keer dat ik in de kerk was op een plaats waar het Sacrament bediend werd, teruggehouden. Toch, wat ik er voor dat volk in zag liggen, was nooit om uit te spreken.

Veel verdriet heb ik gehad over de breuk, die er in de kerk was. Als ik dan waarnam (ik zeg dit nog met een smartend hart, het is de Heere bekend, hoewel wij wel mochten wensen, dat we meer smart er over droegen), hoevelen van Gods Kerk elkaar verlieten, niet meer naar elkaar omkeken. Hierbij stichtten de meelopers en slippendragers nog het meeste kwaad. Het was mij bitter! Twee konden niet meer tezamen gaan. En dat, terwijl Christus Zijn gemeente met zulk een dure prijs gekocht heeft. O, welk een aanstoot, niet te rijmen dat men in deze weg zo door kon leven, onder het alziend en alwetend oog des Heeren.

Toch, als dan mijn eigen hart openging, dan moest ik tot mijzelf inke­ren, dan was er geen grotere breukenmaker als ik. De nood werd gro­ter, de breuk dieper. O, welk een bittere zielswond! Ik lag onder de vloek der wet. De gehele schepping veroordeelde mij. De bloemen des velds konden hun kopjes nog omhoog steken tot eer van hun

Schepper.

De vogels zongen tot eer van hun Formeerder. Maar de Heere kreeg van mij niets als de stank der zonde. Ik kon geen beest meer horen schreien, dierenleed ervoer ik als vreselijk, want ik had dat veroor­zaakt. Zij moesten lijden om mijn zonden!

Ik kon in die tijd niet begrijpen, dat de mens zulk een behagen kon hebben in het doen lijden en doden van dieren. Meestal komt het voort uit onkunde, want de Schrift zegt: "De rechtvaardige kent het leven van zijn beest".

Maar anderzijds is het niet verwonderlijk want wij zijn door de zonde zelf zo dierlijk geworden. Ja, wij zijn ver­scheurende dieren gelijk, als de Heere ons niet bewaard. Wat zijn de zonden bitter! En die zijn bedreven tegen de allerhoogste majesteit Gods, Die niet anders als wèl doet.

In die tijd was het soms een wonder als ik 's morgens de zon over mij zag opgaan, ik was niet waardig, dat zij mij nog bescheen. De koste­lijke spijs die ik nog hebben mocht, was mij een wonder. Maar ik riep soms: *Heere, 't zal in eeuwigheid tegen mij getuigen!* Ik bezoedelde met alles de schepping. Ik durfde een grasveld niet betreden, omdat ik daar bloemen en planten vertrapte met mijn vuile voeten. Daarbij de vreselijke macht van satan, want die is mij een tiran geweest in die tijd. 't Is geweest dat ik zo aan zijn inblazingen gehoor gaf, dat ik 's avonds op bed lag, met het zweet op mijn voorhoofd. En dan: Man, dat is nu het doodszweet al!

In ellende, duisternis, geen uitzicht, geen antwoord en een zwijgend God! Toch, de Waarheid uit Jesaja 49: 24 en 25, was voor mij een dierbare belofte: "Zou ook de machtige de vangst ontnomen worden, of zouden de gevangenen eens rechtvaar­digen ontkomen? Doch alzo zegt de HEERE: Ja de gevangenen des machtigen zullen hem ontnomen worden en de vangst des tirans zal ontkomen; want met uwe twisters zal Ik twisten en uwe kinderen zal Ik verlossen". Daar wordt satan één keer in Gods Woord een recht­vaardige genoemd, omdat wij mensen, hem zelf gekozen hebben! Alleen bij de Heere vandaan is die verlossing!

O, welk een zoete aanspraak richtte Boaz tot Ruth: "Hoort gij niet mijn dochter". Die tere liefde van die hemelse Boaz is dierbaar. Toch moest Ruth haar afkomst steeds meer in gaan leven: "Een Moabieti­sche". Met de ontvangen weldaden van de Gever, kan men de ge­maakte schulden niet vereffenen.

Dit mocht maar steeds bijblijven, om de Waarheid, die altijd gepre­dikt is, zij het in alle gebrek, te toetsen aan Gods Woord, om daarbij bewaard te blijven. Veel wordt er gesproken over de liefde van Christus; daar kan een evangelisch licht vallen over de Waarheid, het hart kan geroerd worden, maar nadien gaat het geheel over. Ze ke­ren met een hond weder tot zijn uitbraaksel.

Nee, als ik spreek over de ontsluiting van die Middelaarsbediening, dan gaat daar een weg aan vooraf, welke van achter dat heilig recht, bij God vandaan wordt ontsloten. De Heere kwam nadien van mij het Zijne te nemen (ik werd steeds meer en meer in plaats van toe te nemen en vorderingen te maken, er buiten gezet), de dood in Adam werkte in mij. Ik had maar aan te nemen dat ik een gevallen schepsel was; dood gevallen. Dat was mijn staat, in zonde en ongerechtigheid.

Ik was toen vijftien jaar, zoals ik reeds schreef, maar mijn zestiende verjaardag zou ik zeker niet beleven. Ik had de dood voor ogen en met een zwijgend God te doen. Menigmaal, zo naar de kerk gaande, is het toch gebeurd dat ik beantwoord werd, zonder dat onze leraar iets van mij gehoord had, zodat ik geloven moest dat God van mij wist. Dat wil niet zeggen dat ik los was van onze leraar, o nee, als ik veel van iemand hield, was het wel van hem. O, de band aan dat volk was toch zo groot!

Welk een les om te leren dat de zaligheid niet uit de dienstbare is, maar uit de vrije. "Want in Izak zal u het zaad genoemd worden; niet uit Ismaël". Die mag groot worden in dit leven, maar de zalig­heid ligt in "de Zoon der belofte". "Niet uit de werken, opdat nie­mand roeme". Dat "ik zal u alles betalen", zit zo vast geworteld. Om nu te moeten aannemen, steeds meer, dat onze grondslag verdorven ligt. "In zonden ontvangen, in ongerechtigheid geboren".

De cate­chismus getuigt: "Vanwaar komt zulk een verdorven aard des men­sen? Antwoord: Uit de val en ongehoorzaamheid onzer eerste voor­ouders, Adam en Eva, in het paradijs, waar onze natuur alzo is ver­dorven geworden, dat wij allen in zonden ontvangen en geboren wor­den". (Heid. Cath. zond. 3 vr. 7).

Mijn tranen brachten niets aan (die heb ik wat geschreid en de smart der zonde heeft me gebracht, dat ik soms weende, totdat ik geen kracht meer overhield), ook mijn bidden en vasten niet. 't Was alles te kort om die hemelhoge schuld te voldoen en Gods deugden weer te verheerlijken.

Op een keer sprak ik tot iemand, van wie ik geloofde dat hij de vreze Gods kende, iets van mijn hart uit. Dat gebeurde maar weinig, om­dat ik nog erg jong was, behalve dan tegen moeder, die wist alles van mij. Maar wat antwoordde deze man: 'Jongen, wat je daar verteld, is het werk van God de Heilige Geest, jij bent levendgemaakt, weder­geboren.'

Ik antwoordde: 0 man, ik ben diep ongelukkig, ik heb een openstaande schuld, ik kan mijzelf toch ook niet veranderen. Het antwoord was: Je moet meer in het geloof leven, want God heeft zul­ke grote dingen bij je gedaan. Toen hij dat zei, hield ik mij nederig, maar inwendig! Hoe zal ik er nog eens voorgoed van verlost worden! Wat moet de mens maar leren, dat al die vreselijke monsters uit de hel in zijn hart wonen, inzonderheid hoogmoed. Er zijn mensen te­gen wie men zulke dingen niet mag zeggen, daar is men te beschaafd voor. Ik vrees echter, dat ze nooit de ware ontdekking uit de Schrift geleerd hebben, die zegt het ons wel eerlijk.

Niet lang daarna was ik ergens naar de kerk geweest. De leraar sprak over Zacheüs. Ik heb het mogen volgen en veel dingen waren voor mij niet vreemd. Omtrent de diepte der ellende, maar ook aangaan­de het verlossingswerk in Christus, ja, zelfs dat er met al de weldaden nog een volk is, dat ingewonnen wordt en als buitengezet, in een weg van afsnijding, die vrije rechtvaardigmaking leert kennen. Maar in de toepassing zei deze leraar: Verreweg het grootste deel van Gods volk komt daar niet. Op weg naar huis heb ik het uitgeroepen: O *God, ik kan toch ook niet helpen dat ik zo ben.*

Inmiddels is het 1938 geworden, een jaar waarin de wereldspannin­gen steeds groter werden. Vele malen als Ds. Bogaard op dinsdag­avond in Hendrik-Ido-Ambacht voorging, was hij zeer ernstig van­wege de laaghangende Gods-gerichten. Het Duitsland van Adolf Hitler liep in het zuiden van Europa land voor land onder de voet. Zou ons land gespaard blijven? Het was niet meer te verwachten. Ds. Bogaard, die zelf jaren gebukt gegaan was onder de breuk van land, volk en kerk, had menigmaal niets aan te zeggen, als het vastbesloten oordeel. Anderzijds zei hij ook steeds dat er maar één verberging was, namelijk in "die klove der steenrots".

Zelf liep ik daarheen en als het oorlog werd, zou ik het eerste getrof­fen kunnen worden, want de maat der ongerechtigheid was vol. Om mijnentwil moest God met Zijn oordelen komen. Overal achtervolg­de mij dood, vloek en oordeel.

Als ik naar mijn werk in Dordrecht ging, gebeurde het, dat ik er zo tegen op zag om met de pont over te gaan, daar deze veerpont wel moest zinken omdat ik erop was. Zo heb ik dat jaar doorleefd. Ja, soms viel er nog wel onderwijs uit die dierbare Hogepriesterlijke be­diening, zodat ik geloofde dat er "onder de hemel geen andere Naam gegeven is, waardoor wij moeten zalig worden". Dan was het groot, dat een zondaar, een helwaardig zondaar en een volle Zaligmaker precies bij elkaar passen.

Een Woord der prediking als: "Komt tot Mij, gij allen die vermoeid en belast zijt en Ik zal u rust geven", waar ik in die tijd onder zat, was als balsem in mijn wonden. Ja, wat is Christus toch die ware Leraar der gerechtigheid. Hij weet, als Profeet, door Zijn eeuwige Geest te onderwijzen en te leren.

Doch, er brak een tijd aan, dat de arbeid van Christus zich steeds meer ging verbergen. Niets als het eisend recht des Heeren en het vlekkeloze deugdenbeeld Gods, Die de wet handhaaft, was over mij. Inwendig gevoelde ik, dat het eigen bestaan, dat verdorven eigen ik nooit voor God zou buigen en zich gewonnen zou gever!De schuld der zonde was tot de hemel gerezen en de macht van het ongeloof was als de kruisspijkers die Christus aan het kruis genageld hadden. "Dat ik zelf door mijn schuld, Zijn kroon had gevlochten, Zijn beker ge­vuld", zong Mc. Cheyne. Ik moest er 'amen' op zeggen.

Als er dan nog eens een hartelijk schreien vanwege de staat der zon­de was, gaf dat soms ademtocht. Maar dit werd ook steeds minder. De Heere ging het steeds meer winnen. Dat ik een mens was, die in de hel thuis behoorde, lag op de bodem van mijn hart. O, één ding heb ik zo dikwijls uitgedrukt: "Heere, als er dan nog een plaatsje (in de rampzaligheid) is, waar ik nog kan zeggen dat U eeuwig vrij van mij bent en ik om eigen schuld verloren ben gegaan. Ja, dat ik U daar nog rechtvaardigen mag in mijn eeuwige ondergang."

Soms wilde ik mij nog aan die dierbare, aller-schoonste Heere Jezus vast grijpen. Maar een waarheid uit de Waarheid van Hem, Die de Waarheid is, gaf mij licht in: "Ik en de Vader Zijn Eén!" Ik verstond dat de Eerste Persoon, God de Vader, Zijn deugden verdedigde en verheerlijkte, maar Christus stond hierin aan Zijns Vaders rechterhand. Hieruit vloeide de bede: "Heere, mag ik het hier voor en onder U verliezen, om U hier de eer te geven? "Gord Uw zwaard aan de heup, o Held, Uwe majesteit en Uwe heer­lijkheid" (Psalm 45: 4), was in die tijd mijn zielsverzuchting. Ik ge­voelde mij hier als een onreine, slenterend in de zonde.

Eens had de Heere beloofd: "Ik zal u Mij ondertrouwen in eeuwigheid; ja, Ik zal u Mij ondertrouwen in gerechtigheid en in gericht, en in goedertieren­heid en in barmhartigheden. En Ik zal u Mij ondertrouwen in geloof; en gij zult den HEERE kennen". (Hoséa 2: 18-19). En nu daar te­genover: "Hoelang zult gij u onttrekken gij afkerige dochter?" (Jere­mia 31: 22). Neen, bij de Heere zat het niet, maar bij mij.

Op een gezelschap bij Gods volk was er één, die iets van haar leven vertelde. Ze sprak: Er was in die tijd soms een bede in mij: Heere, U hebt Nebukadnézar wel gras laten eten, zou U dan mij niet te sterk kunnen worden? Dat gaf soms enige ademtocht. Als het dan met deze mensen zo was gegaan, zou de Heere het aan mij ook nog waar kunnen maken. Alles was schuld en de Goddelijke wet eiste betaling, voldoening.

Eens nam mij een waarheid uit Gods Woord zo in: "Naar het getal uwer steden, zijn uwe goden, o Juda". (Jeremia 11: 13a). Ik verstond het, zo zag het er in Juda uit, maar dit was ook de staat van mijn hart. Alles troonde in dat verheven Babylon. Zouden die muren ooit ge­slecht worden? Dierbaar zonk op een morgen, toen ik geen mogelijk­heid meer zag om de dag te beginnen, nog minder te eindigen, deze belofte in mijn hart: "Door het geloof zijn de muren van Jericho ge­vallen, nadat zij tot zeven dagen toe omringd waren geweest". (Hebr. 11: 30).

Maar ach, ik had geen geloof, niets als muren! Een staat die verdoe­melijk was voor God. Over de zonden had ik veel geweend; maar nu was de eeuwige scheiding de grootste smart! De vrouwen bij het graf heb ik verstaan. Christus was er niet! Er was voor hen niets over dan het graf en de dood. Dit leidt naar onze val en ongehoorzaamheid in Adam ons verbondshoofd en die weg was afgesneden. Als wij im­mers op het graf staan, is het: Hier laat men alle hoop varen; althans voor de tijd. Dit wordt geestelijk beleefd.

In die tijd werd het in de wereld steeds benauwder, de militairen wer­den tot hogere leeftijd onder de wapens geroepen (mobilisatie). De grenzen in het oosten van het land werden steeds meer bewaakt. Zouden we het zo dicht naderend oordeel ontgaan?, was de bange vraag van menigeen.

In het begin van het jaar 1939 vreesde een ieder dat dit jaar wel eens een bang jaar zou kunnen worden. Een jaar van oorlog en beroerten. Waar moest ik dan blijven? Ik had wel eens geloofd dat die meerdere Boaz het voor mij zou opnemen, gelijk Boaz voor Ruth, die, aan zijn voetdeksel gelegen; vandaar niet weggestoten werd. "Wie zijt gij?" was zijn vraag, waarop zij antwoordde: "Ik ben uw dienstmaagd; breidt dan uw vleugel uit over uw dienstmaagd, want gij zijt de los­ser". Waarop hij zeide: "Gezegend zijt gij den Heere, mijne dochter! Gij hebt deze uwe laatste weldadigheid beter gemaakt dan de eerste, dewijl gij geen jonge gezellen zijt nagegaan, hetzij arm of rijk. En nu, mijn dochter, vreest niet, al wat gij gezegd hebt, zal ik doen", enz. (Ruth 3: 9-11).

O, die meerdere Boaz had beloofd het voor mij volkomen op te ne­men en alles van de erfenis terug te schenken, wat ik verloren was. Maar nu, 't was alles op. Soms hield het lezen in Gods Woord voor mij alleen maar een veroordeling in. "Vervloekt uwen ingang en ver­vloekt uwen uitgang". Geen gebed meer dat er door kon, een wet die vervloekte. De toorn Gods drukte. Een knellende zondelast in het verdorven hart.

Bij het begin van dat jaar was er nog wel eens een lichtstraal in het hart gevallen, naar aanleiding van de belofte van het jaar der verlos­sing. Die waarheid gaf mij voor een ogenblik blijdschap en vreugde, in die stikdonkere nacht. Maar het was alles maar als een morgen­wolk. Mocht ik een ogenblik denken: Heere, zou dat nog eens waar mogen worden, dan zonk ik toch weer terug op mijn oude grondslag en die lag verdoemelijk voor God.

Toch moet ik hier nog iets vermelden. In die tijd had ik van iets veel last. Waarvan? Van het feit dat ik zo gewerkt had om met God tot een akkoord te komen. Het voor God gewonnen te mogen geven, maar dan tegelijk de zaligheid van God te krijgen. O, we zijn toch zulke dwaze farizeeën, als we er maar recht aan ontdekt worden.

Tot een godsdienstig man zei ik eens, toen hij zei dat hij zeker in de hemel kwam en ik er ook zou komen: Man, als ik in de hemel moest komen zoals ik nu ben, zou ik geen ogenblik kunnen bestaan!

Deze man verstond het niet, hij liep schouderophalend weg. De man kon er zelf alles aan doen.

Toch, hoe dierbaar heeft dit Woord in mijn hart geklonken: "Komt dan en laat ons tezamen rechten, zegt de Heere, al waren uwe zonden als scharlaken, zij zullen wit worden als sneeuw, al waren ze rood als karmozijn, zij zullen worden als witte wol". (Jesaja 1: 18).

 Maar bij het onderzoeken van dit hoofdstuk, werd ik bij vernieuwing in mijn schande gezet. Hoort vers 2 en 3: "Hoort gij hemelen! en neem ter ore gij aarde! want de Heere spreekt: Ik heb kinderen groot gemaakt en verhoogt, maar zij hebben tegen Mij overtreden. Een os kent zijn bezitter en een ezel de kribbe zijns heren; maar Israël heeft geen ken­nis, Mijn volk verstaat niet". Het was alles Lo-Ruchama en Lo-Am­mi, dat is niet ontfermd en niet Mijn volk. "Kan ook een Moorman zijn huid veranderen, of een luipaard zijn vlekken, zo min gij die ge­leerd hebt kwaad te doen, goed doen!"

Dit waren zaken, die me soms in de nachtelijke uren de slaap van de ogen deden wijken. Want daarboven stond God en het zwaard der gerechtigheid was daar. Het moest ten oordeel nederdalen, anders zou God geen God zijn. Dit is ten laatste zo geëindigd, dat ik niets meer overhield dan: Heere wilt U het Zelf in mijn hart komen win­nen! En de Heere heeft het gedaan.

Toen is er een rust in het hart gevallen, zodanig, dat de liefde tot de eer en de deugden Gods zo groot was. God moest Zijn eer hebben. Iemand zal zeggen: Daar heeft Christus in Zijn volkomen arbeid voor gezorgd, toen Hij sprak: "Het is volbracht". Ja, dat is waar, daarvan was ik geen onbekende, maar nu gold het in het persoonlijk leven, in de dadelijke beleving.

Ik was met mijn leven aan een einde! Op de morgen van de vijftiende juni 1939 stond ik op met een gevoel of ik mijn laatste dag ingegaan was. En dan rechtvaardig, voor eeu­wig buiten God, op reis naar de hel. Als ik dan bedacht, wie God was, in Zijn Zoon Christus, Welke Hij gaf, tot verzoening, in dat dierbaar bloed, dan stikte ik bijna van ellende. Maar, dit was eigen schuld, daar stond ik buiten. God kon van Zijn recht niet af. Als een stervend mens heb ik die dag mijn werk nog gedaan.

's Avonds was het bij ons kerk en ik zou naar de kerk gaan. Ds. Vlot las zijn tekstwoord voor uit Jesaja 40: 1: "Troost, troost, mijn volk, zal ulieder God zeggen, spreek naar het hart van Jeruzalem", enz.

Een schone tekst, maar niet meer voor mij. Ik heb bij aanvang nog wat aangehoord. Maar daar was, met eerbied, de Majesteit Gods in Zijn volmaakte deugden. O, terwijl ik hierover schrijf, tintelt mijn hart nog. Ik zou zeggen: *De schoenen van de voeten, want de plaats die we betreden is heilig land.*

Wat een zoete beleving, welk een kos­telijke plaats, verenigd te zijn met mijn Schepper. God kon mij geen kwaad meer doen. 'Amen' te mogen zeggen. "Uw doen is rein, Uw vonnis gans rechtvaardig".

Welk een rust, welk een rust! Het recht moest zijn loop hebben en dat sneed mij af in Adam ons verbonds­hoofd. Daar was niets anders rechtvaardig overgebleven, als de rechtvaardige Rechter en die eeuwige afgrond. Ik mocht in het diep­ste erkennen:

*"Gij zijt volmaakt, Gij zijt rechtvaardig Heere,*

*Uw oordeel rust op d'allerbeste wetten,*

*Uw loon, Uw straf, beantwoordt aan Uw eer",* enz.

Maar, o eeuwig wonder van vrije ontferming, daar was Christus, Die dieper nedergedaald was (nedergedaald ter helle), om zulk één voor eeuwig te verlossen. Daar mocht ik zinken en zakken op het vol­brachte werk van die Schoonste aller mensenkinderen. Zijn lijdelij­ke en dadelijke gehoorzaamheid en gerechtigheid was zulk een vaste rots, waarop ik zonk. Die was voor de eeuwigheid.

Hoe ik daar in de kerk gezeten heb, kan ik niet verklaren, ik ben van de aarde een tijdje weg geweest. Zoete rust en zalige vrede! Want nu dit: God was de Rechter, Die het recht moest handhaven, gezeten op Zijn rechterstoel. In mijn hart was de diepe veroordeling (om eigen schuld veroordeeld en verloren).

Maar daar was Christus, in wie de Vader mij insloot, in Zijn volbrachte arbeid en in Zijn lijden en ster­ven. Hij heeft voldaan aan de eis der Goddelijke wet en des rechts. O, daar was geen verdoemenis, geen satan en geen veroordelende consciëntie meer!

God de Eerste Persoon legde daar Zijn toorn af. Ik mocht daar de vrijspraak van schuld en straf ontvangen en een genade-recht ten eeuwige leven.

Welk een liefde straalde daar van het aangezicht Gods, Die mij zo lief had dat Hij Zijn Zoon voor mij over­gegeven heeft. Toen het openen van die mond (met eerbied hoor): "Want het zal Mij zijn, als de wateren van Noach, toen ik zwoer, dat de wateren van Noach niet meer over de aarde zullen gaan; alzo heb Ik gezworen, dat ik niet meer op u toornen, nog schelden zal. Want bergen zullen wijken, en heuvelen wankelen; maar Mijn goedertie­renheid zal van u niet wijken en het verbond. Mijns vredes zal niet wankelen, zegt de Heere, Uw Ontfermer" (Jesaja 54: 9 en 10).

Inwendig zong alles:

*"Gij hebt Uw land, o Heer, die gunst betoont,*

*dat Jakobs zaad opnieuw in vrijheid woont,*

*de schuld Uws volks hebt G' uit Uw boek gedaan,*

*ook ziet Gij geen van hunne zonden aan".*

O, die dierbare Heere Jezus had mij gekocht, gelost, met de prijs van Zijn bloed. O, die bloedprijs, had ik daar woorden voor! "Niet ver­lost door goud of zilver, maar door het dierbaar bloed van dat onbe­vlekte Lam". Mijn verlossing had Hem de dood gekost. Mijn schuld was geworpen in een zee van eeuwige vergetelheid; om ze nooit meer te gedenken. Die eeuwige Geest, Die zo in het hart woning neemt, loofde ik, want ik geloofde met de onderwijzer in onze Heidelberger Catechismus, dat Deze mij "troost en bij mij eeuwiglijk blijft". Mijn hart was vervuld met heilbespiegelingen. Ik heb in stilte die Koning de zoetste benamingen gegeven, God de Eerste Persoon bewonderd en de vrede Gods door die Heilige Geest genoten!

Alles zong: "Gods vriend'lijk aangezicht, heeft vrolijkheid en licht, voor al d'oprechte harten".

Hoe ik in de kerk de tijd doorgebracht heb, kan ik niet onder woor­den brengen. Er was geen tijd, 't was alles eeuwigheidswerk. "Vrede op aarde", in mijn hart. In 't laatst van die kerkdienst, na de toepas­sing, kwam ik tot mijzelf en toen de tekstwoorden nog een keer voor­gelezen werden: "Troost, troost Mijn volk", sprong mijn hart op. Ja, ja, dit was ook in mijn hart waar geworden "dat haar strijd vervuld is, dat haar ongerechtigheid verzoend is, dat zij van de hand des HEEREN dubbel ontvangen heeft, voor al haar zonden".

Toen ik naar huis ging, vol vervulling, riep alles mij toe van vrede, daar was geen zonde meer. De vraag was: Heere, hoe ben ik toch? De andere dag was dit het antwoord: "Zo dan, indien iemand in Christus is, die is een nieuw schepsel, het oude is voorbijgegaan, ziet, het is alles nieuw geworden". Ik had vrede met God, maar ook met de schepping! Soms drukte ik uit: O hemellingen help, dat God en het Lam zij geprezen!

Gesproken hierover had ik nog met niemand, zelfs met mijn moeder niet, wat bijna nooit gebeurde. Tot op een zaterdagmorgen de vraag

inwendig rees: Heere, hoe ben ik? Waarop deze Waarheid open viel: "Ik ben zeer vrolijk in den Heere en mijn geest verheugt zich in God, mijn Zaligmaker, want Hij heeft mij bekleed met de klederen des heils en de mantel der gerechtigheid heeft Hij mij omgedaan". O, wat was ik toch vlekkeloos rein voor dat lieve Wezen.

Toen ging ik verstaan dat dit eeuwigheidswerk was. Daartoe had de Vader mij verkoren en van eeuwigheid liefgehad. Daartoe had Hij Zijn lieve Schootzoon gegeven. Die, om mij te verlossen en te zali­gen zulk een dure prijs betaald had. Ik was voor het wereldse niet vat­baar. "Ik ben mijns Liefsten, en Zijne genegenheid is tot mij". Ik heb in die tijd veel gezongen, aangebeden en mijn hart voor Hem ge­opend.

Op een maandagavond ben ik voor het eerst naar onze oude leraar Ds. Bogaard in Sliedrecht gegaan. Ik wist dat hij 's maandagsavonds thuis was, dus ging ik op pad.

Toen ik daar kwam, constateerde ik, dat er 's maandagsavonds gezel­schap was. Het huis zat vol. Maar toen ik binnenkwam, vond hij het niet vreemd. Hij zei: Kom hier maar zitten, vlak naast mij en vertel nu eerst maar eens waarom jij hierheen gekomen bent, dit moet wel een bijzondere oorzaak hebben. Ik heb mijn hart zomaar leeggestort en uitgegoten, ik was der woorden vol. Toen ik uitgepraat was zat Ds. Bogaard wenende naast me. Iedereen was aangedaan. Ouderen van Gods volk, die ik nadien ontmoette, hebben het dikwijls opge­haald. Toen ik uitgepraat was hebben we gezongen (er is die avond niet veel gepraat). Ik heb onze geliefde oude leraar nooit zo ver­heugd gezien als die avond. Daarna zijn we met z'n allen op onze knieën gegaan. Het is die avond daar een voorportaal des hemels voor mij geweest. Ik geloofde dat er in de hemel blijdschap was over een zondaar die zich bekeerd, maar ook hier op aarde. O, wat was die oude man klein.

Bij het afscheid nemen (ik moest met de bus van kwart over tien naar Alblasserdam) drukte hij mij aan het hart en sprak: "In plaats van uwe vaderen zullen uw zonen zijn".

Met de bus op de Dam in Alblasserdam aangekomen, kwam ik tot de ontdekking dat het voetgangerspontje niet meer voer. Het was in­middels kwart over elf geworden. Daar de brug over de rivier nog niet geopend was, zat er niets anders op dan naar het veer bij Kinder­dijk (het zgn. "Nieuwe Veer") te gaan lopen. Maar het deerde mij niet. "Niets kan mij scheiden van de liefde van Christus", zong het steeds in mij. Als met adelaarsvleugelen heb ik dit half uurtje lopen afgelegd.

Toen ik daar aankwam, voer ook die veerpont niet meer. Wat nu?

Het kleine motorbootje, dat gebruikt werd voor de enkeling die 's nachts over wilde, bracht uitkomst. Maar de schipper wees me er­op, dat dit niet ging voor hetzelfde geld als overdag. Ik heb toen mijn portemonnee leeggestort en aan deze man gegeven, waarvoor hij het graag deed. Ik heb nooit geweten hoeveel ik voor de overtocht be­taald heb, maar dat gaf niet ook, ik had alles. Wat zou geld mij deren?

Ik ben in het middernachtelijk uur langs de eenzame Molendijk naar huis gaan wandelen, onder de beschermende hand van de engelen Gods. Ik was toen zestien jaar oud, klein van kracht, maar veilig in Christus' handen. Ik heb lopen zingen, tot ik geen stem meer over had:

*Geloofd zij God met diepst ontzag,*

*Hij overlaadt ons dag aan dag,*

*Met Zijne gunstbewijzen,* enz.

Toen ik een eind gelopen had, kwam iemand mij op de weg tege­moet. Naderbij komende zag ik dat het mijn lieve vader was, die uit­riep: Arie, ben jij het! O mijn kind, wij hebben in doodsangst geze­ten.

O vader, zo was mijn antwoord, dit behoeft niet hoor, ik ben in goede handen.

Ik ben toen tegen vader aan het uitpakken gegaan, tot we thuiskwa­men, waar moeder en de twee broertjes ons wachten. Daar heb ik 's nachts mijn hele hart geopend en alles verteld. Het is in te denken wat dit geweest is. Moeder en vader weenden als kinderen. We heb­ben toen nog gezongen. Het eerste versje weet ik nog:

*Laat ons alom Zijn lof ontvouwen,*

*In Hem verblijd zich ons gemoed,* enz.

Die nacht is er thuis niet meer geslapen, maar het behoefde ook niet. In deze ruimte heb ik zes weken geleefd. Wat er in die tijd voor mij uit dat hemels heiligdom opengegaan is, is niet met een pen om te beschrijven. Zelf verwachtte ik toen dat ik van deze zaligheid naar de eeuwige gelukzaligheid zou gaan. Ik had immers altijd gedacht, niet oud te zullen worden. De wereld had geen waarde voor me.

Er is toen een kostelijke tijd aangebroken en veel van Gods volk is toen in ons ouderlijk huis geweest. Iedere avond was er gezelschap. Veel vrienden, die er toen geweest zijn, zijn al in de eeuwige heerlijk­heid.

Daarbij denk ik ook aan onze overleden vriend en leraar Ds. van de Breevaart. Voor moeder was het enerzijds verblijdend, an­derzijds zat ze zelf nog midden in haar ellendestaat. O, hoe bang was het haar dan soms!

Het leven was mij toen Christus en het sterven zou mij gewin zijn. In de kerk, onder het Woord, was het mijn zielsvermaak om Gode lof te zingen. Zes volle weken heb ik in die ruimte geleefd en 't kon niet op, 't kon echt niet op!

Toen er onder de kerkdienst een keer gezongen werd:

*Laat al de stro­men vrolijk zingen,*

*De handen klappen naar omhoog,* enz.,

was het de vrouw van wijlen Ds. van de Breevaart, die met zoveel liefde ver­vuld was (ook voor haar was de maan, dat is de wereld, onder haar voeten), dat ze de handen omhoog stak bij het zingen van: "De han­den klappen naar omhoog".

Ook mijn hart was toen vervuld met heilbespiegelingen. O, kostelijke tijden die ik toen beleefde! Zo le­lieblank voor God te zijn, bekleed met die klederen der gerechtig­heid. Had ik voorheen met dat moormanskleed van mijn afval en on­gehoorzaamheid in ons bondshoofd Adam gewandeld, nu zag God mij aan in Christus, blank, rein en vrij. O, die vrijheid en die vrij­spraak! Het zelf uit Zijn mond gehoord te hebben!

Ik schreef al dat ik in het gewone leven mijn werk deed, terwijl mijn hart niet op de wereld was. "Vrede op aarde", was het rondom en in mij. Voor het natuurlijke at ik, omdat het zo hoorde, maar het he­melse manna viel. Dat was zoeter!

Op een keer was ik voor de kerkdienst bij de koster binnen, waar ook de dominee was. Deze keek me aan en vroeg: Hoe is het? Ik ant­woordde: Alles goed. Zeg, was zijn wedervraag, je eet toch nog wel? Och, waarom is dat nu nodig, was mijn antwoord. Ik wenste zo wel heen te gaan, waarom dan aan dit aardse gedacht. Zijn antwoord was: Pas op, je moet verder in het leven, dat mag niet. Terwijl hij dit zei, vroeg hij twee eieren, die hij klutste en mij liet opdrinken. Toen verstond ik dat ik hier in dit leven was en verder moest.

Sinds die tijd kwam er een omkeer in het leven. Ik kreeg ook te zien, dat wat ik had, strikt persoonlijk was.

Toen heb ik een diepe liefde gekregen voor mijn naasten aangaande hun staat voor de eeuwig­heid. Met een ieder, die ik bereiken kon, sprak ik over het grote goed, dat "God weggelegd had voor degenen die Hem vrezen". Welk een lust en liefde was er in mij, om naar al de geboden Gods te leven. De geschiedenis uit Zacharia 3 over Jozua de hogepriester, staande voor het aangezicht van de Engel des Heeren met satan aan de rech­terhand, heeft mij, ook in de weg van heiligmaking, veel te zeggen gehad. Die verwoede tiran werd hier gescholden en van Jozua wer­den niet alleen de vuile klederen weggenomen, maar hem werden ook wisselklederen aangedaan. Die Engel des Heeren nam Jozua ge­heel voor Zijn rekening! Ook het zevende vers heeft veel voor mij betekend, hoewel ik er de diepe inhoud toen niet van verstond. Nu zeg ik soms: Heere, mag ik er iets van kennen?

"Ik ben zeer vrolijk in de Heere en mijn geest verheugd zich in God, mijn Zaligmaker, want Hij heeft mij bekleed met de klederen des heils en de mantel der gerechtigheid heeft Hij mij omgedaan". Wat een blijdschap; Christus verblijdde Zich in Zijn eigen werk en hoe praalde Hij met Zijn bruid voor Zijn hemelse Vader. Dit te mogen beleven is zalig, goed, hemels!

Maar ik, ik heb het reeds geschreven, werd steeds meer teruggebracht tot het gewone leven. Ik riep dan uit: *Heere, ik kan hier niet leven!* Op een keer toen ik onze oude leraar Ds. Bogaard nog eens ontmoet­te (hij kwam toen niet meer in Hendrik-Ido-Ambacht preken, omdat zijn krachten afgebroken werden), zei ik: "Ik ben zo bang dat als dit gaat zakken, ik er zelf een bekeerd mens mee wordt en zelf met de eer op de loop ga."

Hij antwoordde: "Dan moet je bede maar zijn, of de Heere steeds licht geeft over de dure prijs, waarmee je gekocht ben, namelijk met dat dierbaar bloed. Ja, die ontzaglijke lijdenskelk heeft Christus willen ledigen, om zulke ellendigen en dwazen te verlossen."

Dit trof zo diep en dat ging gepaard met zoveel liefde dat ik het uit­riep: Ik ben wel verlost, maar het heeft Christus' dood gekost! Toch, ik was Zijn eigendom! Zijn bruid, met de ganse gemeente van oost en west. Ik was er één van dat verkoren volk, dat de Heere van eeuwig­heid liefgehad heeft. Die zoete gemeenschap met dat volzalige, drie­enige Wezen!

Maar ook die gemeenschap met de gehele Kerk op aar­de en de triomferende Kerk hierboven, is nooit uit te drukken! Toch heb ik in die tijd veel het pad van Christus moeten overdenken. Ja, ik werd er bij ingesloten en moest het gaan aannemen, dat Christus hier was geweest als een vreemdeling. "De vossen hebben holen en de vogelen des hemels nesten, maar de Zoon des mensen heeft niet waar Hij het hoofd nederlegge". Arm was Hij geworden, om mijn Borg te zijn. Totdat Hij de doornenkroon, Golgótha, het graf, de satan en de dood overwon.

Maar Hem nu te mogen leren vol­gen, betekent: "Die zijn kruis niet opneemt en Mij navolgt, kan Mijn discipel niet zijn". Was Christus' deel een doornenkroon en een spot­kleed, ik behoefde hier niet op een gemakkelijk leven te rekenen. Toen moest ik aannemen, dat ik niet ging sterven, maar hier het pad te volgen had, dat de Heere voor mij bepaald had.

Op een morgen stond ik zo leeg en ontbloot op en dat was in die tijd iets vreselijks, want zonder gemeenschap kon ik niet leven. Nu moet ik wel eens zeggen: *Heere, wat kan ik U nog veel missen!* Maar toen was het anders! Toen sprak daar dat lieve volzalige Goddelijke We­zen: "Simon, zoon van Jonas, hebt gij Mij liever dan dezen? Hij zeide tot Hem: Ja, Heere, Gij weet dat ik U liefheb. Hij zeide tot Hem:

Weid Mijn lammeren", enz. (Joh. 21: 15-17). O, wat was mijn hart ontroerd. In die tijd was het of ik mijn ziel openlegde in het: "Heere, Gij weet dat ik U liefheb".

Maar nu dat "Weid Mijn lammeren", "Hoed Mijn schapen" en "Weid Mijn schapen".

Daar wist ik geen weg mee. Tegen de eerste die ik ontmoette, een leraar, sprak ik het uit en vroeg naar de beteke­nis. Want ik verstond dit wel voor Petrus, die in zijn ambt hersteld werd, maar dit kon toch niet op mij betrekking hebben?

De leraar antwoordde: "Gij zult het na dezen verstaan".

Toen dacht ik: Als wij wat van de Heere en Zijn werken in ons hart krijgen, worden we al­len geroepen om onze kaars niet onder een korenmaat te verbergen, dus moest ik vrijmoedig over God en Zijne werken spreken. Nu, dit was de begeerte van mijn hart.

Ik werd in die tijd ingeleid, dat de Heere, ondanks de vreselijk zwarte nacht die over de wereld hing, (het was inmiddels 1940 gewor­den, het jaar waarin ook voor Nederland de oorlog uitbrak) toch een Kerk op aarde had en zou houden tot de jongste dag, tot Zijn weder­komst. Daar werd ik één mee. Nederland, ons land en ons volk was van God afgeweken. De rechtvaardige oordelen Gods moesten komen. O, die breuk, waar eens de Godsgezanten, Jesaja, Jeremia en de andere profeten over gesproken en geweend hadden, aangaande Israël, lag nu ook over Neérlands-Israël. "Mijn volk heeft twee boos­heden gedaan, Mij de Springader des levenden waters hebben zij verlaten, om zichzelven bakken uit te houwen, gebroken bakken die geen water houden". God moest komen met de rechtvaardige oorde­len, ook over ons vaderland. Het land had God ook in regeringsza­ken niet meer nodig gehad.

Waar is die tijd gebleven, dat de godzalige predikanten Baudartius en Hommius de eerste vertaalde Statenbijbel in 1637 op een fluwelen kleed bij de Staten-Generaal binnendroegen, waarbij de leden der Staten-Generaal, eerbiedig opstaande, deze in ontvangst namen en een plaats gaven op de regeringstafel. Nu heeft men die weggewor­pen. Men regeert bij de gratie van de mens. De mens heerst op ker­kelijk en maatschappelijk gebied. Wij hebben God niet meer nodig. Ik heb toen gezongen:

*Wij hebben God op 't hoogst misdaan,*

*Wij zijn van 't peilspoor afgegaan,* enz.

O, daar stond ik midden in een verscheurde kerk en een verscheurd land en dat onder het oordeel. Hoe was het met de levende Kerk? Ieder liep hard voor zijn eigen gebroken bakken. Smart, diepe smart, heeft me in die tijd bij dagen en nachten bezet.

Toch was het op een keer: "Ik zal u vissers der mensen maken".

Ik zei: 'Heere, dat kan niet, de kerk gaat ten onder, Nederland gaat ten onder en ik ben een Nederlander, midden daarin betrokken.'

Wat heb ik in die tijd verstaan, dat God met al ons doen, ook kerkelijk, niet delen kon. Want hier gold het: Terug Nederland, terug volk en kerk in de schuld voor God. Omdat ik Nederlander was, omdat mijn wieg op Nederlandse bodem stond, werd ik de aangewezen persoon. De waarheid uit Jesaja 1: 2-9: "Hoort gij hemelen en neemt ter ore, gij aarde, want de Heere spreekt: Ik heb kinderen groot gemaakt en verhoogd, maar zij hebben tegen Mij overtreden", enz., heeft mijn ziel vervuld.

Bange, bange tijden, die toen aangebroken zijn. Want de toorn Gods, die niet af te bidden was, lag over alles. Ik ga hier niet over uitwijden. Tegen sommigen heb ik hierover gesproken en mijn hart lucht gegeven, maar niet iedereen verstond dit.

Ik heb toch zoveel verdriet gehad over de verscheurde kerk! Ik had iedereen, die verstand van kermen had, wel toe willen roepen: "Gaat het ulieden niet aan, gij die over de weg gaat", enz. "Die breuk is als de zee, wie zou ze helen?" Zwarte nachten hebben mijn ziel gevan­gen gehouden. Ik wenste soms te sterven, want o, de toorn Gods was vreselijk! Job heeft zelfs de dag van zijn geboorte gevloekt en hij was toch een kind des Heeren. Nu lag ik mede onder die toorn, niet in het persoonlijk leven, want daarin mocht ik weten dat die toorn gestild was en de ongerechtigheid verzoend, maar vanwege de ontzaglijke breuk, die de Heere mij zelf opbond. De kerk van onze vaderen was verlaten en aan huurlingen overgegeven. Waar ik nu zat, zat ik onder het oordeel! Men had Christus, het Merg des Evangeliums, niet meer nodig. De plaats in Zijn Kerk, Hem door de Vader gegeven, was Hem, met eerbied, ontroofd. De mens was er zelf voor in de plaats gaan staan. God mocht wel in de hemel blijven en wij zochten het hier op aarde wel uit. De vreselijke toorn en gramschap Gods, die op mij persoonlijk (omdat ik Nederlander was), maar ook op mijn volk rustte, was ontzettend.

Als ik de kerken zag (en die waren er nog al wat naast de Nederlandse Hervormde Kerk), dan was mijn oog soms als een springader van tra­nen. God had hier Zijn Kerk geplant, maar wat hadden wij ervan ge­maakt? Wat heb ik het aan moeten nemen, dat ik die toorn en gram­schap Gods mij waardig gemaakt had. Als de Heere Nederland weer terug gaf aan de zee, of voor eeuwig over gaf, dan was dat rechtvaar­dig.

Op een keer, toen ik in bange nood verkeerde, was Christus daar, zit­tende aan de rechterhand des Vaders, met Zijn doorboorde handen en voeten en doorstoken zijde, als het Lam Gods dat de zonde der wereld wegdraagt. Daar blonk die verzoenende liefde weer uit. Ik mocht inblikken in het verzoenend en liefhebbend Vaderhart, Die Zijn toorn afgelegd had. Nu volvoerde God Zijn raad. De schuldige zal geenszins onschuldig gehouden worden. De oordelen waren niet af te bidden, zij gingen door. Maar dwars daar doorheen ging de Heere toch uit Zijn eeuwig Verbond handelen.

Ik ben weggezonken in verwondering. Daar was nog verwachting. O, die Goddelijke liefde! Daar, met eerbied, nam Christus me in de te­derste liefde, omstraald door de liefde des Heiligen Geestes en praal­de voor het aangezicht des Vaders. Die vlakte, die vrede, die rust, ja, die hemelse rust! Toen vloeide die hemelse mirre in mijn ziel. "Gij hebt ontvangen de Geest der aanneming tot kinderen, door Welken wij roepen: Abba, Vader".

Alles in me zong: *Amen, ja amen.* Wij mochten geloven dat de enge­len meezongen. Verder was het: "Dezelve Geest getuigt met onze geest dat wij kinderen Gods zijn. En indien wij kinderen zijn, zo zijn we ook erfgenamen; erfgenamen Gods, en mede-erfgenamen van Christus; zo wij anders met Hem lijden, opdat wij ook met Hem ver­heerlijkt worden", (Rom. 8:15-17).

Toen ik naar de kerk ging was alles voor me nieuw. Ik heb de woor­den ingedronken. God Drieënig ontsloot Zich meer en meer. Het lispelde in mij: "Abba, Vader".

Ik was als een klein kind, dat in ver­wondering en aanbidding mocht wegzinken. Ik was weer bij mijn Oorsprong en dit was vaderliefde van eeuwigheid. Ik was ingesloten in dat eeuwig verbond en een levend lidmaat van Christus' gemeente. Onuitsprekelijke blijdschap heeft mijn hart vervuld.

Ik heb gezongen, geweend van blijdschap en aangebeden. Ik mocht mezelf maar verwonderen: Liefgehad door en van de drie Godde­lijke Personen; van God de Vader, die nu mijn Vader geworden was, van God de Zoon, mijn allerliefste oudste Broeder en van God de Heilige Geest. Daar viel het dieplood uit de handen, daar heb ik me verloren in God Drieënig. O, dat majesteitelijke Wezen was geheel rondom en in me. Alles zong in me en over me uit:

*Dat 's Heeren zegen op u daal,*

*Zijn gunst uit Sion u bestraal,*

*Hij schiep 't heelal, Zijn naam ter eer,*

*Looft, looft dan aller heren Heer.*

Toen werd ik teruggeleid, hoe eens bij de Heilige Doop, dit over mij werd uitgezongen. Maar nu was ik voor de tweede keer, geestelijk, Goddelijk, met het bloed en de Geest van Christus gedoopt. Zalig wegzinken! De Heilige Geest verzegelde en verzekerde, als die Verzegelaar en als het Zegel, dat God als Vader en Christus als Borg, Middelaar en Zaligmaker, in mijn hart woning genomen had en daar eeuwig blijven zou. Ja, Christus was mijn Profeet, Priester en Koning en die lieve Heilige Geest was mijn Kinderleider en Trooster. Ik was een erfgenaam des eeuwigen levens. Daar is pinksterliefde, pinkster­vrede en pinkstergemeenschap mijn deel geweest!

's Nachts op bed was er die vrede Gods, die alle verstand te boven gaat. Tot op een keer, dat ik mijn knieën boog en vroeg: Heere, hoe ben ik toch? Dat de Heere Zich toen ging ontsluiten en mij insluiten in dat eeuwig Verbond. Hij liet mij zien, dat Hij mij verkoren had van eeuwigheid en als arbeidsloon aan Christus vermaakt, Die alles voor mij gedaan had. Hij had voor de zonde betaald en gerechtigheid voor mij verworven; Gods deugden verheerlijkt en mij nu hier, door die lieve Geest, getrokken en bearbeid; alle weldaden toegepast en alle zegeningen Vaderlijk vermaakt. Ik was ingesloten in dat eeuwig Verbond. Wat eens persoonlijk geschiedde toen de Heere mij vrij­sprak, geschiedde nu in een nadere Verbondssluiting (wat ik toen niet verstond aangaande het ambt als leraar), maar wat inhield dat de Heere mij beloofde: "Lijd smart en arbeid om voort te brengen, o dochter Sions".

O, ik was nog zo onkundig omtrent de toekomst. Er zou nog een lange weg aan voorafgaan. Maar, wat er zich toen ging ontsluiten van de vastheid van dat Verbond met Zijn volk, waar Christus Koning en Hoofd over is, is in geen woorden uit te drukken. Daar heeft de Heere mij toch apart gezet en dat soeverein, zonder dat iets in mij dat waardig was. Aan de allergrootste en ellendigste der zondaren, die, naar ik reeds schreef, dikwijls de wanhoop nabij was, omdat ik ge­loofde nooit zalig te zullen worden, had de Heere dit gedaan!

O, dat mijnen, in het: "Ik heb u bij uwen naam geroepen, gij zijt Mijn!" Toen verstond ik dat ik een gegevene was van de Vader aan de Zoon, Die kon nu met mij doen. Wat hier op aarde plaats had, was naar de bepaalde raad en voorkennis Gods. Dit zou de Heere zeker uit­werken.

Droevig, jammer (en hier moet ik wat vooruitlopen), dat ik nadien zelf nog gaan werken ben. Maar de Heere brak het genadiglijk af en ik heb in deze weg ook weer aan 't eind moeten komen. Maar ik heb toen mogen geloven, dat de uitgewerkte zaken in het harte Gods op­geborgen waren.

Tegen Ds. Bogaard, onze oude leraar, heb ik hierover mijn hart ge­opend. Deze gaf mij toen zeer beminnelijk, maar ook vaderlijk on­derwijs. Ook tegen Ds. Vlot en Ds. Hofman sprak ik erover. Het meest heb ik nog gesproken met Van de Breevaart (de latere Ds. van de Breevaart, die toen nog geen leraar was).

Deze beantwoordde mij met veel wijsheid, inzonderheid als het er over gaat, dat roeping goed is, maar een Goddelijke zending noodzakelijk. Hij bond mij zeer ernstig op het hart, om deze zaken in het verborgene voor de Heere te brengen en er verder met niemand over te spreken.

Och, ik was toen slechts zeventien jaar en stond nog zo vol vuur hier tegenover. Ik heb echter moeten leren beleven, dat de weg des Heeren in het heiligdom is.

In deze tijd heeft mijn lieve moeder ook haar wens mogen verkrijgen en de beloofde belofte werd in haar eigen hart toegepast. Dit zijn rustplaatsen (Elims) die ik nooit vergeet. Ach, werden zij wat meer ervaren!

**3. De oorlogsjaren**

Inmiddels is in 1940 die vreselijke oorlog uitgebroken en Nederland was bezet gebied geworden, onder de voet gelopen door de Duitsers. Kort voor de oorlog uitbrak was Ds. Bogaard gestorven. Hij was in­gezameld. Dit heeft mij zeer getroffen, want ik heb veel liefde tot de­ze oude leraar gehad.

In die bange dagen van mei 1940 is mijn hart wonderlijk gesteld ge­weest. Het was in mij: "Wanneer de blijde mare Uws oordeels werd gehoord". De gruwel der ongerechtigheid was ten hemel gestegen en nu liet de Heere zien dat Hij God was, "de schuldige geenszins on­schuldig houdende". Niet dat ik de verraderlijke inval van de Duit­sers goed kon keuren, o nee, het is altijd mijn vijand geweest. De vre­selijke praktijken die ook in Nederland werden bedreven, waren gruwelijk. Maar anderzijds sprak de Heere en wie zal zeggen: "Wat doet Gij?"

Wat heb ik mij veilig geweten in de handen des Heeren. De Heere gaf zulk een aangebonden leven, dat ik op een keer, in de eerste da­gen van de oorlog, toen we geen brood meer in huis hadden, door een dubbele Duitse wacht heen, om brood gegaan ben bij de bakker.

Ze stelden wel veel vragen, maar lieten mij toch gaan. Wat keken va­der en moeder en de andere familieleden (we waren met twintig men­sen in één huis) er van op. Moeder zei: Maar kind, ze hadden je wel dood kunnen schieten! Och moedertje, die God bewaart, is wel be­waard, was mijn antwoord.

Van al deze vijf bange oorlogsjaren, zal ik niet alles schrijven. Dit kan ook niet. Alleen dat ik nog twintig maanden, van mijn ouders en vrienden gescheiden, in Duitsland heb vertoefd, weggevoerd door de bezetter. In oktober 1943 ben ik vertrokken en in juni 1945 mocht ik weer bij mijn ouders terugkeren.

Toen het bekend werd dat er veel Nederlanders naar Duitsland ge­voerd werden, was het mij bang. Moeder was verslagen. Ze was bang, dat als het zou gebeuren, zij mij nooit meer levend terug zou zien. Maar ik schreef het al, moeder bracht alles op haar knieën. Op een keer moest ze aannemen, dat ook ik er niet voor gespaard zou worden. Maar ook was er het vaste geloof, dat de Heere mij na zou speuren, overal waar ik heen zou trekken. Heere, was haar vragen, waartoe dan toch? Waarop het antwoord was: "Omdat de Heere het van node heeft".

Toch heb ik lang alles in het werk gesteld om uit Duitsland te blijven. Iedere keer kreeg ik, mede dankzij onze vriend S. Stoop, uitstel. Tot ik op een keer geen uitstel meer kreeg en ons huis vol zat met vrien­den, die afscheid kwamen nemen. Moeder geloofde echter dat ik nu nog niet weg moest. Andere vrienden waarschuwden haar, om er niet te veel aan vast te houden. Maar ze bleef volhouden, want zei ze: "Ik heb het zelf uit Zijnen mond gehoord". En zie, 's avonds om tien uur komt vriend S. Stoop binnen met het bericht: Je hoeft niet weg. Maar toch is het uur van afscheid op de dertigste oktober aangebro­ken.

Het uur, waarop ik samen met nog een vriend, O. van Driel, naar Duitsland moest. Wat er in die twintig maanden gepasseerd is, is teveel om allemaal op te schrijven.

In de trein naar de onbekende bestemming, toen we de grens over gingen, kreeg ik te geloven dat ik eens terug zou keren, want de Heere had nog wat met mij voor. De Heere had gesproken en deze dingen zouden geschieden. Maar dat het voor mij, die nooit uit het ouderlijk huis weg geweest was, een ontnuchtering werd, is wel te be­grijpen.

Het afscheid nemen van de geliefden viel zwaar. In het bijzonder van moeder, vader en broers. Maar ook van onze geliefde leraar Ds. van de Breevaart en de andere vrienden. De avond daarvoor werd ons in de kerk toegezongen:

*De Heer zal u steeds gadeslaan,*

*Opdat Hij, in gevaar,*

*Uw ziel voor ramp bewaar',* enz.

De eerste keer dat ik de trein verliet, kwam ik al in een doorgangs­kamp terecht, waar meer dan driehonderd mensen van verschillende nationaliteit opgepropt op een betonnen vloer zaten, zonder meubi­lair. Op de grond moest de nacht doorgebracht worden. De ellende die ik daar zag, deed me huiveren. Sommigen waren gekleed, ande­ren half gekleed, tot kleine baby's toe. Mannen en vrouwen, maar ook jongens en meisjes trokken hun schamele kleding uit, om erop of eronder te gaan liggen. Alleen al door de onaangename geur was het bijna niet uit te houden.

Verder de ontucht die gepleegd werd was vreselijk (want dit is niet te verzwijgen, dat het zedelijke leven in die tijd, met al die verschillende nationaliteiten, op een laag peil stond). Hoewel ik geen draad beter was, is toch wel te begrijpen, dat het voor mij, die nooit verder geweest was dan de omgeving van de ouderlijke woning en ons dorp, een ontnuchtering was.

De volgende morgen raakte ik mijn vriend O. van Driel ook nog kwijt, die werd een andere kant heen gezonden. Ik kwam 's avonds laat (vrijdagavond) in Mainz-Kastel aan.

Toen ik daar binnen kwam, werd ik daar opgevangen door enkele Belgen en Hollanders, die praktisch geheel ongekleed, gereed stonden om naar bed te gaan. Ik heb mijn krib opgezocht en het onder de dekens (als men het zo noe­men mag) uitgeweend. Ik voelde mij een vreemdeling hier beneên. Wat mij het meest smarte was de verschrikkelijke losbandigheid on­der het oordeel en het misbruiken van Gods Naam.

Toch was het mijn bede of ik eerlijk voor die Naam uit mocht komen en eerlijk mocht zeggen wie ik was. Dit heeft de Heere wonderlijk willen maken, want, ik heb veel vijandschap ontmoet, dat is zeker waar. Maar ook kreeg ik, in de loop van de tijd, vrienden. We hebben met elkaar nog avonden doorgebracht om over Gods Woord te spreken. En al was het soms dat er verschillenden tegen ingingen, toch heeft de Heere het wonderlijk willen maken.

Van het begin aan heb ik gesproken over het geloof dat de Heere in mijn hart gelegd had, dat ik hier in Duitsland, hoewel onder vreselij­ke bomaanvallen, niet om zou komen. Toch zijn het bange jaren ge­weest, want ik was daar op 's vijands bodem. Eén woord kon mij het leven kosten. Ook waren er de vreselijke bombardementen, die nacht en dag doorgingen.

De vijandschap was zo groot, dat ik op een keer, in de diepste ellen­de, het gebergte ingegaan was. Wat was namelijk het geval? Eens per week moest de kamer, waar we met zestien jongens in leefden, schoongemaakt worden. Tot nu toe deden we dat zaterdagsmiddags, voor, zoals de anderen dat zeiden, die vromen! Daar bedoelden ze mij en nog enkelen mee. Dit deden we om op zondag niet te werken. Maar nu kon het zaterdags niet gebeuren, want men had zelf wat ver­makelijks (in alle ellende) naar het vlees.

Toen ik echter zondagsmorgens m'n bed niet naar buiten bracht, gooiden ze het door het raam in de modder. Ik heb het aan moeten zien en ben heengegaan, alsof ik van God en mensen verlaten was. O, wat heb ik mijn ellende en vreemdelingschap beweend, tot ik geen tranen meer over had.

Plotseling stond daar een Noor, ook één van onze kamer, voor mij en vroeg waarom ik zo droevig keek. Dit was een man, een groot man, een reus in mijn ogen, die mij alhoewel zijn leven daar altijd niet naar was, toch liefde toedroeg om mijn be­lijdenis en leven. Ik vertelde hem, dat het niet was om vroom te doen, dat ik zondags niet werkte, maar uit liefde tot de eer van God en het gebod Gods. Ga mee, was zijn zeggen. Daar ging ik mee met hem als een kleine jongen met zo'n grote man (want dat was hij, ie­dereen was bang voor hem). Op de kamer gekomen vroeg hij wie het gedurfd had mij dit aan te doen en gebood het bed binnen te halen.

Ook zei hij dat niemand het meer in zijn hoofd moest halen mij zo te behandelen. Hij nam het geheel voor mij op. Hij is altijd, zolang hij daar was, mijn beschermer gebleven. De Heere wilde hem gebrui­ken.

Het geloof, dat ik daar in Duitsland niet om zou komen, is dikwijls op de proef gesteld. Van de steden Mainz en Kassel is bijna geen steen op de andere gebleven in die bange oorlog. Ik heb daar tussen de levenden en de doden gestaan.

Op een keer ben ik bij een bombardement, toen we het land in gin­gen, bijna levend begraven in een éénmansbunker. Gelukkig dat de anderen me ontdekten en er mij uitgroeven. Een brandbomaanval zou mij levend verbrand hebben, als de Heere het niet had verhoed! Bijna alles wat ik daar had ben ik door een bomaanval kwijtgeraakt; alles verbrandde. Wat me het meest aan het hart ging was, dat ook de kostelijke boeken der oudvaders verbrand waren. Dag en nacht trok­ken de eskaders bommenwerpers over ons heen. Meer dan honderd maal is Mainz en omgeving gebombardeerd. Soms door enkele vlieg­tuigen, maar ook door verschillende grote formaties.

De allereerste keer dat er bommen vielen, vluchtte ik in een droge beek, met veel andere vrienden. Maar toen ik daar een poosje gele­gen had, constateerde ik dat er iemand onder me gekropen was. Toen ik later vroeg waarom hij dat gedaan had, antwoordde hij, dat, als ik niet getroffen zou worden (wat ik immers geloofd had), hij dan immers ook veilig zou zijn. Ik voelde me toen ellendig en heb hem eerlijk gezegd, dat we God niet kunnen ontlopen.

Naar de brieven, die ik de eerste tijd nog ontving, keek ik erg uit. Maar deze band werd in de zomer van 1944 ook verbroken, omdat er na de invasie in Normandië geen post meer doorkwam. Wat heb ik daar in de avonduren als het donker was (in- en uitwendig) dikwijls langs de Wiesbadenerstrasse uit lopen wenen, met de vreselijke ser­pent op mijn hielen. Het klonk steeds in me: Hij heeft geen heil bij God. Soms waren er ook nog andere tijden.

Op een keer, bij een bombardement, werd een boerderij van de staat, op een eilandje in de Rijn, getroffen. De hele boerderij brand­de tot de grond toe af. Toen alles achter de rug was, zijn we met el­kaar in een bootje overgestoken en hebben de dode beesten die daar lagen opengesneden en teilen vol vlees meegenomen. Lang hadden we geen vlees gezien en wat deden we? We kookten het vlees en aten dagen achter elkaar alleen vlees. Het gevolg was dat we geen vlees meer konden zien.

Zo ook op een keer dat er een legertrein met een paar wagons Spaanse wijn op de spoordijk bij Wiesbaden-Oost door een bom werd getroffen, waardoor de inhoud in een beek naast de spoordijk stroomde. Ik was er met m'n vrienden slechts enkele honderden meters bij vandaan. Met emmers en teilen heeft men ten laat­ste de wijn geschept. Wat ook hiervan de gevolgen waren, laat zich indenken.

Eén ding wil ik niet verhelen. Het is de bewarende hand des Heeren geweest, dat ik niet meegevoerd ben. Strikken lagen dagelijks, ook op zedelijk gebied, voor mijn voeten. Zoveel nationaliteiten, jon­gens en meisjes en als je dan je eigen bedorven hart leert kennen, dan is de bede menigmaal geweest: *Heere, zet Uwe wacht rondom mij*.

In de strenge winter van 1944/'45 brandde door een bomaanval bijna alles waar ik werkzaam was, af. Ik moest helpen blussen, tussen de vallende bommen. Het is de bewarende hand des Heeren, dat ik ge­spaard ben gebleven. Hierbij kwam ook nog, dat de brandslangen waarmee gespoten werd, vreselijk lekten, waardoor we allemaal als ijspegels (want het vroor hard) over het terrein liepen. Het was een wonder, dat we hier geen longontsteking van over hielden. Het was zoet en goed in die bange uren te mogen ervaren: "God is ons een Toevlucht, Hij is krachtiglijk bevonden, een Hulp in de benauwd­heden".

Op een nacht, toen ik met m'n bevroren kleren naar een ondergrond­se tunnel bij Wiesbaden-Oost werd gebracht, om daar de nacht door te brengen en ik op de betonnen vloer, met zand erop, van overver­moeidheid in slaap viel, werd ik na enkele uren wakker, zo stijf dat ik dacht nooit meer te kunnen lopen.

Na het een hele tijd geprobeerd te hebben, kon ik eindelijk overeind komen. Ik voelde me echter ziek en dat was geen wonder, want het vroor vreselijk en de temperatuur in die tunnel was ook ver onder het vriespunt. Ten laatste ben ik naar buiten gestrompeld, met een vreselijk hoongelach van satan in me: Alles tevergeefs, je zal hier de geest nog geven. Toen heb ik de Heere om een teken gevraagd. Ik vroeg: 'Heere, mag ik de maan zien schij­nen, als een bewijs dat U van me weet.' (Want het was de vorige avond, toen ik de tunnel inging, een zwaar bewolkte lucht en het sneeuwde vreselijk). Buitenkomende sneeuwde het nog erger en was het vreselijk donker. Ik ben toen bijna weggezonken in m'n ellende. Man, hier zak je straks in elkaar en word je in een massagraf begra­ven. Niemand zal ooit iets meer van je horen, thuis niet en je vrien­den niet. Ik zonk inderdaad van uitputting op de aarde, maar zodra dit gebeurde, hield het sneeuwen op en ik zat in het heldere maan­licht.

*'k Zal nooit herroepen, 't geen Ik eenmaal heb gesproken,*

*'t geen uit mijn lippen ging blijft vast en onverbroken".*

't Was of m'n kracht vernieuwd werd en m'n jeugd vernieuwd werd als eens arends. Toen ging het geloof weer rijzen, doorblikkende op Hem, Die ook boven oorlog en Duitsland, het Nazidom, triomfeerde, Die Koning is over Zijn kerk, "waarvan ik een levend lidmaat ben en eeuwig zal bijven". Ik heb toen goed van God mogen spreken in die bange uren.

Op een keer, bij opruimingswerkzaamheden, kreeg ik een kleine jongen van ongeveer twee jaar in mijn handen. Ik dacht dat hij nog leefde en sloot hem in mijn armen. Maar wat een ontnuchtering was het toen ik merkte dat hij dood was. Door de luchtdruk van de bom­aanval waren zijn longen gekwetst. Ik heb toen geweend, want ik hield zo van kinderen.

De zondagen bracht ik het eerste jaar dikwijls, met wat boeken bij me, in de bossen van het Taunus-gebergte door. Ik gevoelde me het beste, als ik daar in de eenzaamheid een preek las. Nadien, schreef ik reeds, zijn al mijn boeken verbrand. Ook met enkele vrienden heb ik op de zondagen veel gelezen en gesproken. Het is weleens gebeurd, dat ik vergat dat ik in Duitsland was.

Ook van de vreselijke honger die er heerste, heb ik, in het bijzonder het laatste half jaar, mijn deel gehad. Al schrijvende schiet me nog een voorval binnen. Ik had nog nooit op zondag gewerkt, omdat ik bij de plaatselijke commandant eerlijk m'n hart verklaard had en hij me toen vrijstelling gegeven had. Nu echter, in het laatst van de oor­log, toen de bomaanvallen op Mainz bijna dagelijks doorgingen, kre­gen wij zaterdags bericht, dat we zondagmorgen zes uur in Mainz moesten zijn voor opruimingswerkzaamheden. De straten moesten schoon, opdat het leger kon optrekken tegen de Amerikanen.

Dit zondags-werken werd mij een nood. Ik zei: 'Heere, nooit zondags gewerkt, nu wel? Dit kan U toch verhoeden. 't Loopt toch over Uw eer!'

's Avonds heb ik in het losse stro, nog wat proberen te rusten. We lagen daar als zwijnen in een zwijnenstal. Soms gevoelde ik me ook niet meer als een zwijn, want dat is een mens geworden door de zonden! Als de Duitsers het gedaan hadden, was ik net een zwijn, ik knorde tegen alles in en bovenal had de Heere het gedaan. Maar als ik nog eens een onwaardige mocht worden, dan had ik in het stro nog een heerlijk rustbed, want "de vossen hadden holen, de vogelen des hemels nesten", maar wat had Christus?

Maar wat gebeurde? Om vier uur in de morgen werden we opge­schrikt door verschillende vreselijke dreunen. Toen we naar buiten gingen, zagen we alleen een vreselijke kruitdamp. Dus geen bom­aanval! We hebben ons weer neergelegd, maar om kwart voor vijf was het weer hetzelfde. Het was voor iedereen een raadsel, want we zagen geen vliegtuigen.

Toen het eindelijk licht werd, kwam het openbaar, dat de Duitsers zelf de Wiesbadenerbrug en de Mainzer­brug opgeblazen hadden! Een poosje later kwamen de Duitsers zeg­gen dat we die zondag niet in Mainz behoefden te werken, omdat er geen brug was. Ik heb gezegd: "Heere, dat hebt U gedaan!"

In die vreselijke tijd zijn er verschillende jongens geweest, die zenuwinzinkingen kregen. Ze waren, door het vreselijke van de oor­log, voor hun leven geknakt. We hadden immers nacht noch dag rust, want steeds was er weer luchtalarm. Dit is tot het eind gebleven.

In het laatst hoorde ik ook vanuit Nederland niet anders, als van de schrikkelijke tonelen die zich daar afspeelden. Briefwisseling was er allang niet meer en de Duitse berichten waren droevig. Het was soms of ik nooit meer een levend wezen van ouders, broers of vrienden zou terugvinden. Wat werd m'n geloof op de proef gesteld!

In de maand maart van 1945 zijn wij ten laatste in colonne wegge­voerd, omdat het Amerikaanse front steeds dichterbij kwam. Dwars door het Taunusgebergte werd ik, met zovelen, de schamele bezittin­gen meetorsend, drie dagen en nachten, zonder eten, voortgedre­ven, onder bedreiging van de Duitsers! Het enige wat we na een lange dag en nacht kregen, was één aardappel in de schil gekookt, die de bevolking van een klein gehucht dat we passeerden en waar we 's nachts in de kerk overbleven, staande of liggende op de banken, ons brachten. Het is niet te zeggen wat het was, drie dagen en drie nachten te lopen, bergopwaarts en bergafwaarts en dan ook nog be­pakt (het was wel niet veel, maar wat ik had, wilde ik graag bewaren), zonder het nodige voedsel en niet anders als de dood voor ogen. Ve­len begonnen de levensmoed te verliezen. Soms hoorde ik de uitspra­ken: Zij (nl. de Duitsers) konden ons hier beter doodschieten.

Plotseling richtte er op de derde dag één zich tot mij, mij aanziende, uitgemergeld, vermoeid, gelijk allemaal. Hij zei: 'Geloof je nu nog in die God, Die je zoveel beloofd heeft?'

In het diepste van mijn hart woonde er echter: "Zouden wij het goede van God ontvangen en het kwade niet ontvangen." O, dat dierbare buigen onder God, ik wilde wel dat ik er altijd bij mocht leven. Mijn hart en lichaam mocht nieu­we kracht ontvangen.

Op de derde dag ben ik uit de colonne geraakt en met enkele vrien­den, bedelend om voedsel, langs enkele boerenhofsteden gegaan. Soms werd ik afgesnauwd, maar het gebeurde ook een keer, dat ik zoveel voedsel kreeg, dat ik er mijn vrienden bij kon roepen.

Ten laatste ben ik in Altenstadt, een dorpje van driehonderd inwo­ners in het Taunusgebergte, bij een boer terechtgekomen, die me on­derdak gaf. Tot mijn ontsteltenis was de boer een vurig voorstander van Hitler. Maar hij had het nu zo benauwd, omdat hij geloofde dat de 'krieg' voor Duitsland reeds verloren was. Daarom was hij bijzon­der goed voor me. Ik deed alsof ik de koeien melken kon, maar in fei­te kreeg ik er bijna niets uit. Gelukkig dat een Pool, die er ook werk­te, het wel kon en me zodoende terzijde stond.

Ik heb in dit dorpje niet lang vertoefd, want na korte tijd braken de Amerikanen door en het achtste Amerikaanse leger stootte toen door tot voor Berlijn. Nog enkele dagen hebben de S.S.-ers, die in de bossen verborgen lagen, verweer geboden, maar toen werden ze uit­geschakeld.

De oorlog was voor mij afgelopen, dat wil zeggen, ik was vrij. Met de zwarte Amerikaanse soldaten (het achtste leger bestond merendeels uit zwarten), heb ik goede kontakten gehad. Sigaretten en chocolade kreeg ik in overvloed, als ze zich met mijn spullen mochten wassen en scheren.

Dit moet ik nog vertellen: Toen het bezettings-leger van de Amerika­nen in Altenstadt aankwam, wisten ze waarschijnlijk, dat er zestig man S.S.-troepen waren, in een kelder bij de bakker verborgen. De tanks hielden stil, maar bleven met de lopen op het dorp gericht. Plotseling vuurde er één een salvo door de enige straat die er was. Al­le ramen sprongen kapot en mijn werkgever schreide als een kind. Nu zijn we verloren!

Waarom moest dat nu, er werd toch geen tegenstand geboden? Ik zei tegen de boer dat hij de witte vlag moest uithangen, tot een teken van overgave. Ik heb geen witte vlag, was zijn zeggen. Toen heb ik een vlaggestok met een beddelaken uit het raam gehangen. Een ogenblik later hing hij zelfs uit het kleine gemeentehuis.

Direct gingen de lo­pen van de tanks in ruststand en de soldaten kwamen eruit. De S . S.- soldaten werden gevangen genomen, zonder noemenswaardige te­genstand. De tegenstand was gebroken. Het was een hele les, die er ook geestelijk voor me in lag.

Korte tijd later ben ik met m'n spaarzame spullen uit Altenstadt ver­trokken, om te proberen de weg naar Nederland terug te vinden. Ik moest eerst naar het 40 km verder gelegen Frankfurt aan de Main, om vandaar een trein te vinden die me naar Nederland kon brengen. Eerst kwam ik in het stadje Rodesheim, waar ik in een oude kazerne, bij de Amerikanen, onderdak vond. Hier heb ik het goed gehad. La­ter ben ik verder gegaan naar Frankfurt, soms lopend, dan op een boerenhuifkar met ossen ervoor. Eindelijk kwam ik in Frankfurt aan. Daar hoorde ik dat er twee dagen later vier treinen naar Neder­land en België zouden vertrekken. De twee dagen dat ik daar moest wachten bracht ik bij een Hollander door, die in Frankfurt ingekwartierd was.

Eindelijk, na lang wachten, werden we in een open goederenwagon geladen. Zittend op m'n koffers, begon de reis door Frankrijk en België naar Nederland. Twee dagen en twee nachten hebben we ge­reden, totdat we voor het eerst in Verviers in België stopten. Ver­kleumd, nat, maar met de hoop spoedig de vaderlandse bodem te be­reiken, was het de druppel die de emmer deed overlopen, toen daar op het perron het Nederlandse volkslied werd ingezet.

Bij Maastricht kwamen we de grens over. Bij de eerste spoorweg­overgang zag het zwart van de mensen, die met doeken zwaaiden waarop geschreven stond: 'Welkom'! Wat was het een teleurstelling toen we in Eindhoven hoorden dat we nog niet naar Hendrik-Ido­ Ambacht en de omgeving van Rotterdam konden. We werden eerst ondergebracht in de kantines van Philips te Eindhoven en later inge­kwartierd bij mensen in de omgeving.

Zo heb ik enkele weken bij oude mensen in Schijndel een onderdak gevonden. In Eindhoven werden we met een handdruk verwelkomd door prinses Juliana (de latere koningin Juliana), waarbij we ook een klein pakje Chief-Wiph sigaretten of een reep chocolade kregen. Toen gevoelde ik pas goed de band tussen Nederland en Oranje!

Eindelijk brak de dag aan dat ik naar huis kon en mocht en op een woensdagmiddag in juni stond ik onverwacht voor de deur van mijn ouderlijke woning. Wat een ontmoeting! Wat waren vader en moe­der oud geworden en de broertjes veranderd. Ook Ds. van de Bree­vaart kwam me direct verwelkomen. 's Avonds ben ik naar de kerk gegaan en zondags heb ik aangezeten aan de avondmaalstafel. Ik heb aan de avondmaalstafel nog opgegeven Ps. 18: 1 met de voorzang. Deze dagen zal ik nooit vergeten.

Zo heb ik dan iets van die Duitse tijd aangestipt. Wat het leven naar de ziel betrof, is het mij geen slechte tijd geweest.

**4. Ouderling der gemeente**

Korte tijd nadat ik uit Duitsland was teruggekomen, werd m'n vriend Kees de Wit, op vierentwintigjarige leeftijd, ernstig ziek. Hij was er zich van bewust dat hij zo niet kon sterven. De ziekte ging door en na­dat hij eerst thuis verpleegd was, moest hij worden opgenomen in het ziekenhuis.

Als er van Gods volk bij hem kwamen, want hij was bij hen geen on­bekende, dan was zijn zeggen: Bidt toch voor mij ! Hun zeggen was*: Kees, als je onvoorwaardelijk meegaat.* Toen het gebed gedaan werd, waarin alleen de eer en de deugden Gods in het middelpunt stonden, kneep hij met al zijn nog resterende krachten in de handen (praten kon hij niet meer) en fluisterde nog: Ja..., ja..., ja...!

O, wat is dat een zakelijke weg geweest, waarin de Heere, bij het na­deren van de dood, nog volkomen uitkomst schonk. Velen van Gods volk hebben hier werkzaamheden mee gehad en zijn begrafenis is een koningsbegrafenis geweest!

In deze tijd is ook Martijntje van de Breevaart door een ongeval plot­seling heengegaan. Bij haar was bewust dat nieuwe leven aanwezig. O, wat zijn er al velen ingezameld in dat hemelse Kanaän.

In 1946 heb ik voor het eerst mijn vrouw leren kennen. In 1951 zijn we in het huwelijk getreden en Ds. van de Breevaart heeft ons huwe­lijk kerkelijk bevestigd met deze woorden: "Hij zende uw hulp uit het heiligdom en ondersteune u uit Sion". (Ps. 20: 3).

In deze vijf jaar hebben we elkaar leren kennen, liefhebben en 't is de Heere toch bekend, dat er in ons hart de wens en bede gewoond heeft dat de vreze des Heeren hoofddoel in ons leven mocht zijn, ondanks onze dwaasheid en blindheid.

In deze periode was de drang omtrent het ambt, dacht ik, zeer opgebonden. Ik heb nog een keer een stap gedaan (gesproken met enkele Oud Gereformeerde predikanten), maar onder Gods voorzienige leiding heeft het niet zo moeten zijn, het werd afgebroken. "Na dezen zult gij het verstaan".

Toch heb ik in mijn latere ambtsbediening veel in kerken van de Oud Gereformeer­de Gemeenten in Nederland gepredikt en met verschillende knech­ten uit dit kerkverband, alsook uit andere kerkverbanden, omgang gehad. Dan vallen de kerkmuren wel eens weg.

In 1951 werd ik in het kerkbestuur van de Oud Gereformeerde Gemeente in Hendrik-Ido-Ambacht gekozen. Wellicht is het be­kend, dat, naar het voorbeeld van Ds. Sterkenburg, Ds. Stam en Ds. Bogaard, bij ons geen kerkverband in de striktste zin bestaat. We zit­ten onder de breuk en behoren één kerk te zijn. Maar we leven nu naast de Nederlandse Hervormde Kerk en zouden, in onze schande, wel uit mogen roepen: "Wij hebben God op 't hoogst misdaan". Daarom zijn er bij ons alleen maar ouderlingen en diakenen, als zij van Godswege daartoe, met een Goddelijke roeping, geroepen wor­den. Verder is er bij ons een kerkbestuur.

Zo werd ik dan in het kerkbestuur gekozen en werd ook direct be­trokken in de huisbezoeken, ziekenbezoeken en het houden van ca­techisaties.

Steeds meer werd mij de ambtelijke bediening opgebonden, maar nergens heb ik in dit leven harder tegen gevochten, als daartegen. "Wie is tot deze dingen bekwaam!" Dikwijls riep ik uit: Hier spreek ik nóóit meer over! Ik was tuinder, dat was mijn lust en mijn leven en dit werk was zo'n Goddelijk, verheven werk! Hoevelen waren er niet, die zich dit voorgesteld hadden, uit de hebbelijkheid, uit de lief­de, maar die nooit de preekstoel beklommen hebben. Nooit van God geroepen en gezonden. En dan nog degenen, die het geworden zijn, zonder van God geroepen te zijn. Het is altijd mijn gebed geweest: 'Heere, bewaar mij voor dwaalwegen, want dan moet ik het met mij­zelf doen.'

Toen ik op de eerste dag van mijn huwelijk samen met mijn vrouw de knieën boog, heb ik begeerd dat de Heere in dit tranendal met ons zou optrekken. Dan worden wij op het diepst vernederd en God op het hoogst verheerlijkt! De eerste Goddelijke waarheid die ik in mijn jeugd omhelsd had, werd mij toen dierbaar. Deze waarheid was: "Mijn oog zal op u zijn!"

Mijn vrouw wist ook hoe mijn leven was en ze heeft altijd geprobeerd mee te leven, hoewel ze voor zichzelf dikwijls in de ellende verkeer­de! Ik kwam er echter niet van los, hoewel het, in de Goddelijke voorzienigheid, nog vijftien jaar zou duren eer ik bevestigd zou wor­den. Werkzaamheden van Gods kinderen daarover, maakte het me soms moeilijk. Want ze geloofden vast dat dit bevestigd zou worden, maar het ging voor hen te lang duren. Spraken zij er met mij over, dan zweeg ik. Ik kon er geen woord meer over uitbrengen!

Ik schreef reeds, dat ik in die tijd in het bestuur van de Oud Ger. Gem. gekozen was. Het ging me toen zo drukken, dat ik wel door mensen gekozen was, (ik mocht geloven dit niet zomaar uit mijzelf aangenomen te hebben) maar nochtans niet in een wettige weg geor­dend. (Ik schreef reeds hoe de gang van zaken in onze gemeente was). Ik deed wel het werk van ouderling, maar was nooit bevestigd. Anderzijds was het: "Wie is tot deze dingen bekwaam!"

Op een avond, toen ik op huisbezoek moest, kon ik niet meer. Ik heb toen mijn knieën gebogen en me voor de Heere neergeworpen. Ik werd toen ingeleid in de roeping van Ezechiël (Ezechiël 3: 17-21). Daar lezen we, hoe Ezechiël in zijn bediening verantwoordelijk ge­steld werd voor de hem toebetrouwde zielen. "Hun bloed zal Ik van uwe hand eisen", of: "Gij hebt uwe ziel bevrijd". Het werd mij als een last opgelegd, dat iedere ziel die mij hier toebetrouwd werd, in de eeuwigheid van mijn hand geëist zou worden.

Hoe ik toen weggegaan ben, kan ik niet onder woorden brengen. Voor het verdere leven, ook in de latere bediening als leraar, is dit een opgebonden zaak gebleven. O, dat het maar steeds opgebonden mocht worden, dan kunnen we hier de ruimte niet hebben. "Waakt en bidt", zegt Christus tegen zijn discipelen. Een ongewaarschuwde ziel zal voor een leraar of ouderling, maar ook voor een particulier christen, in de eeuwigheid tegen hem getuigen.

Op een keer kreeg ik een gesprek met een ouderling, (ik kwam hem tegen) die mij zei, dat hij zulk een gelovige was, dat overal waar hij was, hij in God en Christus was. Of dat nu 's zondags in de kerk, of op reis, misschien in een vliegtuig in de lucht was, overal was hij in God. 's Morgens als hij wakker werd zong hij tot Gods eer en 's avonds als hij naar bed ging geloofde hij vast, dat als de Heere hem wegnam, hij in het Vaderhuis hierboven zou aankomen. Hij moest dat geloven en hij geloofde het. Dat ik dikwijls zo bekrompen was in zijn ogen, was mijn eigen schuld, ik was ongelovig!

Ik heb hem toen geantwoord dat ik niet met hem wilde ruilen en er niet jaloers op was, want alles wat hij besprak was mensenwerk. Ik heb toen getracht aan de hand van Gods Woord en de drie stukken die volgens de Heidelbergse Catechismus gekend moeten worden, met deze man te spreken en hem erop gewezen, dat zijn ijver niets meer was dan een ijver der farizeeën. Hij vleide zichzelf met een inge­beelde hemel en zaligheid.

Toch bracht het dikwijls zelfonderzoek met zich, of ik mijn leven te­rug vond in het Woord. Want indien het niet was naar "wet en getui­genis", het zal geen dageraad hebben. De lieden van Berea onder­zochten toch ook de Schriften of die dingen alzo waren! Maar de be­antwoording uit dat Woord is dan zoveel groter, want de Heere spreekt, dat Hij zich over doet blijven, een ellendig en arm volk, die op de naam des Heeren betrouwen.

Toch, tegenover allerlei wind van leer, (van de veronderstelde we­dergeboorte, maar ook van het inzegenen van de mens op allerlei grond, behalve op de enige houdbare Grond en het Fundament, nl. Christus Jezus) heeft dit mijn ziel in die tijd door en door bezet. Men kan ouderling of diaken zijn, door de mensen op wettige wijze geor­dend en bevestigd, maar van wie God niet af weet. Ja, men kan zelfs wel leraar zijn en over de Waarheid spreken, maar nooit door de Waarheid zelf te zijn vrijgemaakt en het werk des Geestes te missen.

Wat ben ik in die tijd bang geweest voor zelfbedrog. Dan waren daar ook satans listen, die mij met zijn lagen altijd van de Heere zocht af te houden. De satan deed mij meer op mijzelf zien en stelde mij voor hoe het moest zijn en waar het moest komen. Hij trachtte te verhin­deren dat ik mijn toevlucht in het gebed tot de Heere zou zoeken. Sa­tan en het bedorven vlees zoekt ons altijd maar weer naar de wetti­sche dienst te drijven. Wij denken dat wij een geschikt mens voor God zijn en dat de Heere het andere maar moet aanvullen. Dit is een kwaal, die dat volk aankleeft tot hun dood toe. Nee, wij moeten een ellendige zondaar worden, bij wie het al bedorven is en blijft. Wij moeten, als een doemwaardige, de hemelse les leren: "Uit genade zalig", zonder enige verdienste onzerzijds.

In die tijd heb ik het boekje van Huntington, "Het Koninkrijk der hemelen ingenomen door gebed", dikwijls gelezen. Dan moest ik het met de discipelen nazeggen: "Heere, leer ons bidden!"

De jaren die volgden, kan ik niet van dag tot dag vermelden. Dit be­hoeft ook niet. In ons eerste huisje, dat we in ons huwelijk aan de Guldenweg te Hendrik-Ido-Ambacht bewoonden, zijn toch ook zoe­te herinneringen blijven liggen. Wat zijn er velen van Gods lieve volk, waar ik met zielsbanden aan verbonden was, dikwijls bij ons ge­weest, die nu allen al in de eeuwigheid zijn. Die in het Immanuëls­land hierboven, al eeuwig mogen rusten en het Lam volgen waar het henen gaat. Ik denk daarbij aan Gijs Klootwijk, Wed. Biesbroek met haar dochter Stiena, Wed. de Wit, enz.

 Laat ik maar ophouden met namen noemen, want dan ben ik bang één van deze geoefende kinde­ren Gods te vergeten.

's Zondagsavonds kwamen vader en moeder menigmaal met nog en­kelen en dan liep het huisje vol. Het ging dan over de belangen der ziel voor de eeuwigheid. O, als ik aan dat oude volk denk, vervult heimwee mijn hart.

Ik denk daarbij ook aan onze oude leraar, Ds. Bogaard, die voor het uitbreken van de tweede wereldoorlog, in april 1940 heenging; Ds. van de Breevaart, die in 1974 als een goede en ge­trouwe dienstknecht werd ingezameld, als tarwe in een schuur. Ik denk ook nog aan de oude Piet van Driel, die al jaren voor de oorlog gestorven was.

Ik kwam als kind een keer uit school en zag toen moeder met die oude pelgrim praten. Nog hoor ik hem zeggen: O vrouw, ik ben zo moe van het zondigen en van mijzelf, dat ik vanmorgen, toen ik de musjes wat broodkruimeltjes gaf en ze weg zag vliegen, uitdrukte: 'Heere, als ik vleugelen had, vloog ik zo naar mijn Schepper en Ver­losser.' Ik ben toen wenende naar huis gevlucht, uitroepende: Die man heeft een Verberging, ik niet! Dit is zomaar een herinnering uit mijn kinderjaren.

In de Guldenweg zijn onze oudste twee kinderen Ina en Pieta gebo­ren. Bij de bediening van de Heilige Doop heb ik weleens aan moe­ten nemen, dat mijn kinderen vruchten waren van een verdorven boom. Een kind van zulk een vader en moeder, "in zonde ontvangen en in ongerechtigheid geboren en daarom kinderen des toorns, zodat wij in het rijk Gods niet kunnen komen, tenzij wij van nieuws gebo­ren worden".

Ik schreef reeds, dat ik met de ambtelijke bediening steeds meer in nood kwam. Niets te weten en te kunnen, ja, zelfs er tegen te vech­ten, ziende mijn nietigheid en dwaasheid. Ik moet hier nog bij ver­melden de grote steun die ik in de loop der jaren ondervonden heb van mijn geliefde vriend, ouderling W. Stoop. Dit was zowel in de ja­ren dat ik zo bang was onder het ambt van ouderling, als ook later vanwege de ambtsbediening als leraar. Ons werk bracht mee, dat we veel contact met elkaar hadden (we waren beide tuinder) en dus veel onze hartsgeheimen voor elkaar openlegden. Als er één was, aan wie ik dat kon doen, was het wel, naast onze leraar, aan hem.

In deze tijd heb ik ook mijn geliefde moeder door de dood moeten verliezen. Ik wist van de dokter, dat moeder een ziekte had, waar ze niet oud mee kon worden, maar zelf was ze altijd goedsmoeds. Er la­gen nog zoveel beloften in het verschiet, waarvan ze zo op de vervul­ling uitkeek. Toch was het zichtbaar, dat ze de laatste jaren snel ach­teruit ging, hoewel ik het persoonlijk niet wilde zien. Ik kon moeder niet missen, ze was, heb ik reeds geschreven, een dubbele moeder voor me.

Tot op een keer, dat Ds. van de Breevaart tegen mij zei: Hebben jul­lie, als kinderen, er wel erg in, dat je moeder zo hard achteruit gaat?

Dit greep me zo aan, dat het, toen ik thuis kwam, zulk een aasgebon­denheid werd, dat ik in het verborgene uitriep: Heere, mag ik het we­ten wat U doen zal? Moeten wij moeder missen? Gaat U ze thuisha­len? Dadelijk werd ik beantwoord met de tekst uit Jesaja 57: 1 en 2: "De rechtvaardige komt om en er is niemand die het ter harte neemt; en de weldadige lieden worden weggeraapt zonder dat er iemand op let, dat de rechtvaardige weggeraapt wordt voor het kwaad. Hij zal ingaan in vrede; zij zullen rusten op hun slaapsteden een iegelijk die in zijn oprechtheid gewandeld heeft". Ik heb toen direkt tegen mijn vrouw mijn hart uitgesproken. Samen hebben we toen geweend, want we hadden van haar zoveel liefde ontvangen, maar ook veel van haar gehouden. Die zekerheid dat we moeder zouden gaan missen, heb ik ook tegen vader gezegd, maar die wilde het niet aannemen, want o, die man was zo aan haar verbonden.

Op een keer was ze zo levendig gesteld, dat ze uitriep: "Want wij we­ten, dat zo ons aardse huis dezes tabernakels gebroken wordt, wij een gebouw bij God hebben, een huis, niet met handen gemaakt, maar eeuwig in de hemelen".

De vrienden zeiden: Ze wordt voorbe­reid voor de hemel! Toch is ze in haar ziekte slechts enkele dagen voor haar sterven pas losgemaakt van haar man en kinderen en haar zozeer liefhebbende vrienden.

Op een morgen zei ze tegen vader, die wenende bij haar bed stond: 'Man, je mag wenen, maar ik ween nu niet meer mee. Die lieve Borg, mijn Jezus, trekt zo, Hij wint het boven alles.' Als we die dag vroegen hoe het ging, lag ze in zalige overpeinzingen en aller-zoetste uitspra­ken uit dat dierbaar Woord, ze was hemels!

's Avonds bij haar bed, vroeg ik: Moeder, moeten we nog wat lezen uit dat zo beminnelijke Getuigenis dat u altijd zo lief geweest is? Ze antwoordde: Ja! Ik heb gelezen Openbaring 21. Reeds bij het eerste vers kon ik niet verder lezen: "En ik zag een nieuwe hemel en een nieuwe aarde; want de eerste hemel en de eerste aarde was voorbij gegaan en de zee was niet meer", enz. De gedachte dat moeder straks voor eeuwig afscheid nemen zou van die eerste aarde en dan dat vol­zalige Wezen mocht aanschouwen en het Lam, dat haar gekocht had met Zijn bloed, te mogen volgen en voor eeuwig Thuis te zijn, was ook voor mij te machtig. 't Was daar hemels! Een neef van mij, die er ook bij was, las verder.

's Nachts hebben we bij haar gewaakt, slapen deed ze niet en als ik vroeg hoe het met haar ging, antwoordde ze: De Heere heeft be­loofd, dat Hij, wanneer Hij van de aarde opgenomen zou zijn, Hij ze allen tot Zich zou nemen, opdat ook zij zouden zijn, waar ook Hij was.

Toch heeft de vorst der duisternis die laatste nacht nog vurige pijlen op haar afgeschoten, maar de overwinning was des Heeren!

Zo is ze op 20 oktober 1961, zacht en kalm, als een in zichzelf arme zondares, maar gewassen in het bloed van Christus, in de eeuwige rust inge­gaan. Zelf had ik nooit kunnen denken dat ik zo gesterkt kon wor­den. Ik was moeder hier wel verloren door de dood, maar ze was mij slechts een weinig voorgegaan. Die troost: "Alzo zullen wij altijd met den Heere wezen", was voor die ganse Kerk waar! O, moeder heeft er, naar de eeuwige raad Gods, moeten zijn. Nu was ze op de plaats, waartoe de Heere ze verkoren had, om eeuwig God groot te maken!

Wij hebben naar die voorkennis deze moeder gehad en God heeft Zijn Woord waar gemaakt.

Ik zei in die tijd: 't Is bijna of ik nu nog meer van haar houd als ooit te­voren. En dit alles uit Hem, Die ze liefgehad heeft met een eeuwige liefde. Want er is niets van de mens bij, ook niet van moeder, dat kan niet! Ik heb in die dagen van rouw, persoonlijk geen rouw gekend en sprak soms zo, dat mijn vrouw zei: Jongen, je moeder is gestorven hoor! Er woonde zulk een erkentenis en dankzegging in het hart, dat ik niet zwijgen kon.

Haar begrafenis is wonderlijk geweest. Een koningskind werd begra­ven. Door haar eenvoud in het leven had zij vele vrienden gemaakt en uit het hele dorp waren er gekomen, soms mensen die kerkelijk geheel los van haar stonden, om haar mede ten grave te dragen.

Ds. van de Breevaart leidde de rouwdienst en heeft alleen het zuivere werk Gods, in een arme zondares verheerlijkt, uit doen blinken! Zelf heb ik ook nog een enkel woord tot de grote schare op de begraaf­plaats gesproken. Ik had zulk een zalige toekomst-verwachting in mijn hart, dat is met geen pen om te beschrijven. O, had ik hier maar meer van in het hart.

Zo hebben we dan onze geliefde moeder grafwaarts gedragen. Daar rust haar stof tot de zalige morgen der opstanding. Na haar sterven heb ik het gemis dikwijls ingeleefd en in mijn gedachten heb ik, voor­al in bange uren, veel met haar gesproken.

Na moeders sterven is vader nooit meer geweest zoals voorheen. Veel heeft hij getobd, tot hij in april 1963, op 71-jarige leeftijd, ons ontvallen is door de dood. Een lieve vader ben ik in hem verloren, maar van hem kan ik niet getuigen zoals ik dat van moeder kan.

Het laatste jaar is hij nog geheel bij ons in huis geweest. Mijn vrouw heeft zeer veel van hem gehouden, ook omdat zij zelf haar eigen va­der nooit gekend heeft. Ze was slechts twee jaar toen haar vader, op 34-jarige leeftijd, stierf.

Onze schoonmoeder, die toen zelf 30 jaar was, bleef met vijf kleine kinderen achter, waar ze in die tijd geheel voor moest zorgen, zonder een verdere bron van inkomsten. Veel zorgen zijn over haar hoofd gegaan, maar de Heere heeft haar door­geholpen. De troost dat, hoewel haar man wel jong was gestorven, maar in het leven dat nieuwe leven uit God heeft mogen leren ken­nen, is haar sterkte geweest. Hij heeft daarvan in zijn leven getuigd, ook in de nagelaten brieven, die ik nog dikwijls met betrekking in mijn hart tot hem gelezen heb.

Op latere leeftijd is zij voor de tweede keer getrouwd met J. de Win­ter. Dit is een bijzonder goed huwelijk geweest, maar ook deze man heeft ze door de dood moeten verliezen. Deze smart was groot, want hier was niet de verwachting, die ze van haar eerste man had, hoewel we het voor de Heere laten liggen. Het was een lieve schoonvader, die in alles zo meeleefde, maar dit is te kort voor de eeuwigheid. Terwijl ik dit schrijf mogen wij onze schoonmoeder nog bij ons heb­ben.

Ze is nu al 79 jaar (1979) en bij alles wat over haar heenging, haar oudste zoon van 46 jaar heeft ze door de dood moeten verliezen, mag ze nog met ons in- en uitgaan. De Heere zij haar ook bij het klimmen der jaren nog nabij en vernieuwe haar door die levendma­kende Geest.

Ik kom nu weer terug op de bange en benauwde zielsworstelingen die er geweest zijn aangaande ***de ambtelijke bediening.***

In die tijd werd onze vriend H. van Loon in het ambt van ouderling bevestigd. Hij sprak in verschillende vergaderingen zijn hart uit. Ik geloofde dat het bij hem waar was, maar bij mij kon het niet. Niet bekwaam, niet ge­schikt, nooit, nee nooit kon dit meer! Ik ging steeds meer zwijgen. Toch was het: Wie ben ik, dat ik tegen God kan strijden!

Dikwijls ging ik benauwd over de aarde. In de kerk sprak Ds. van de Breevaart een keer over: "Simon, Simon, de satan heeft u zeer be­geerd te ziften als de tarwe, doch Ik heb voor u gebeden, dat uw ge­loof niet ophoude", enz. O, dat tweede gedeelte was zeer troostrijk, maar dat ging aan mij voorbij. De separatie in dat eerste gedeelte, wat er zoal kan zijn waar de satan in zocht te verleiden en ons zocht te bedriegen, was als een bange greep op mijn gemoed.

Kortom, zo heb ik enkele jaren doorgebracht, tot op een woensdag­avond in de maand maart 1962, toen ik 's avonds met mijn vrouw op onze knieën ging. Toen raakte ik mij met heel mijn zijn onder dat majesteitelijke Wezen in God kwijt. "God de Heere regeert". Dit kan ik bijna niet op papier zetten, het is niet weer te geven. Hier was dat Wezen Gods en ik had geen ander gebed, als: Doet U maar met mij; Gij zijt onze Pottenbakker. Toen mocht ik mij met mijzelf en met mijn eigen wil, in de reine wil van God verliezen. Dat was zoet! (Tevoren was onze vriend Ds. van de Breevaart, toen Van Loon zijn hart uitgesproken had op een vergadering en ik, hoe ik ook gepro­beerd had mij in te houden, toch uitbarstte in snikken, mij achterop gekomen met het naar huis gaan. Hij sprak: Jongen, wat is er toch? Ik wilde er niet mee voor de dag komen en kon het ook niet. Ik zei: Ik ben maar een dwaas. Het antwoord was: David sprak ook: "U is mijn dwaasheid niet verborgen".)

Maar hier was ik een dwaas, een blinde en daar kon de Heere mee doen. Toen ik ,amen' zei, sprak mijn vrouw: "Het is tijd voor de Heere dat Hij werke". Dit was hier tastbaar. Rust was er in de ziel. Ik had geen behoefte, om zelf een hand uit te steken, of om het te gaan vertellen. Dit zou de Heere Zelf doen. Als wij het in onszelf mogen verliezen, als een doemwaardige en van ons alles afgekeurd en weg­gevaagd wordt en we mogen dan in Christus bij God aangemerkt en ingesloten worden, wie zijn wij dan, die God kunnen tegenstaan?

Nee, dan is daar een "vrijwillig volk op de dag Zijner heirkracht!"

Vrijdagsavonds was er kerkeraadsvergadering en Ds. van de Bree­vaart vroeg als voorzitter aan de secretaris wie er op de eerstvolgende jaarvergadering aftredend was. *De Waard,* was het antwoord. Ik dacht het wel, zo zei de dominee. 'Maar nu moet ik jullie iets zeggen, namelijk dat ik Arie de Waard als ouderling moet bevestigen.'

En daar ging onze leraar verklaren, de werkzaamheden die hij hierover en, sinds woensdagavond, de opgebonden nood die hij daaronder ge­had had. Het kon niet anders. Nu moest ik het zelf maar zeggen. Och, wat smolt het in elkaar. Zonder iets van elkaar hierover te we­ten, was dit een schoon werk, hier bleven mensenbedoelingen bui­ten.

Op de jaarvergadering heb ik mijn hart uitgesproken en de zondag­avond daarop ben ik bevestigd met de woorden uit 1 Kor. 3: 9: "Want wij zijn Gods medearbeiders; Gods akkerwerk, Gods gebouw zijt gij".

Na de kerkdienst spraken sommigen over de wonderlijke ma­nier, waarop Ds. van de Breevaart mij in het ambt van ouderling be­vestigd had. Men sprak dat het meer leek alsof er een leraar in het ambt werd bevestigd. Nadien heeft hij mij verteld, dat hij geheel zichzelf niet was. Hij was zo wonderlijk gesteld en geloofde toen al, dat in de toekomst de ambtelijke bediening van herder en leraar hier­aan verbonden zou zijn, ook in de gemeente Hendrik-Ido-Ambacht.

Maar nu was ik als ouderling bevestigd in een donkere tijd. Wat zijn mij de breuk der kerk en de scheuringen soms bitter geweest. In ver­schillende kerken had ik mijn vrienden, van wie ik geloofde dat we éénzelfde geloof van de Heere ontvangen hadden. Nochtans voltrok zich de ene scheuring na de andere. God had een twist met de kerk van ons vaderland en... het oordeel begint bij het huis Gods. "Juda benijdt Efraïm en Efraïm benauwt Juda". Wie weet hoelang het nog duren zal, dat wij nog vrijelijk op mogen gaan naar Gods huis. Wat wordt er nog gehoord van het werk Gods. 't Wordt steeds minder. Ware overtuigingen, Goddelijke ontdekkingen, op rechtsgronden zalig gemaakt, 't is er zo weinig meer!

Toch heeft de Heere beloofd: "En ziet, Ik ben met ulieden, alle de dagen, tot aan de voleinding der wereld. Amen". De Heere had toch ook nog verwachting in mijn hart gewerkt, Hij had niet alleen ge­sproken dat Hij mij als wachter op Sions muren zou plaatsen, maar ook dat er dan nog van zelf zulk een Sion (Zijn volk) over zou blijven, die zouden op de Naam des Heeren vertrouwen.

Maar ach, hoe liggen Sions muren verwoest, steeds meer wordt de waarachtige leer der zaligheid losgelaten. Velen van Gods volk zitten zondags thuis, omdat men niet meer op kan gaan onder de zuivere bediening van Gods Woord. Hoewel, als we kunnen, is het nooit goed te praten, dan moeten wij de middelen waarnemen. Hoe neemt het oordeel van verharding toe en wat is de algemene onderworpen­heid weg. In de kerk wordt alles toegelaten en ingedragen en de Heere wijkt steeds meer met Zijn lieve Geest.

Waar is de tijd gebleven, dat Gods volk elkaar nog kon opwekken met: "Ziet wij staan, gereed om naar Gods huis te gaan".

Wat waren de avondmaalstijden zoet. Welke dierbare betrekkingen konden er ook, in gemeenschap met Christus hun Hoofd, onder el­kaar geproefd worden. O, dat "verkondigt Jakob hunne ongerechtig­heden", was soms zulk een opgebonden zaak. Dan komen wij zelf onder het oordeel, dan komen we er midden in te staan. "Wij hebben God op 't hoogst misdaan". Wat is het groot op de leerschool ge­bracht te mogen worden, om geleerd en onderwezen te worden door die Geest.

Ik herinner me nog van jaren te voren, toen de Heere mij zo kracht­dadig getrokken en het werk Gods zich geopenbaard had, dat ik op verschillende gezelschappen kwam en dikwijls door Gods volk zo omhoog gestoken werd. De één zei: Nog zo jong en dan zo'n kracht­dadig, helder werk.

Als er geëindigd moest worden, moest ik een versje opgeven en met gebed eindigen, terwijl er veel ouderen bij wa­ren. Anderzijds moest ik tot mijn schande ervaren, dat God er niet mee deelde. Als het aan velen, ook van Gods volk, gelegen had, had ik de bekeerde jongen geworden. Maar als ik dan op m'n knieën lag sneed God de toegang af, met: "Zult gij dit den Heere vergelden, gij dwaas en onwijs volk". Toen gingen mijn ogen open voor de dwaas­heid van mijn hart. "Wat hebt gij, dat gij niet ontvangen hebt, wat roemt gij?"

Ik heb nadien verstaan, dat het zo nuttig is, ook voor het verdere le­ven, om afgetrokken te mogen worden van de geestelijke hovaardij. Ik durf niet te zeggen dat ik er aan gestorven ben, dat zal wel een kwaal blijven tot mijn dood toe. Toch kan ik het soms haten, in mij persoonlijk, maar ook in anderen, met een dodelijke haat.

Op een keer was ik bij vrienden in een andere plaats op bezoek. 's Avonds zouden we, naar ik begreep toen ik al bij de vrienden was, naar een gezelschap gaan bij een oud kind van God, waar verschillen­den samen kwamen. Daar moest ik mijn hart uitspreken. Ik ben mee­gegaan, maar mijn mond werd toegesloten en zo helder en gemakkelijk ik het van tevoren kon vertellen, zo onmogelijk was het toen. De oude man zei: 'Als ik het goed gehoord heb, ben jij die jongen, in wie de Heere zo bijzonder gewerkt heeft'.

Ik haalde mijn schouders op, ik wist het niet. Heel de avond heb ik er bang doorgebracht, ten laatste zijn ze onder elkaar maar wat gaan praten.

's Avonds ben ik stilzwijgend naast mijn oude vriend naar huis ge­gaan. Ik had hem eigenlijk beschaamd voor het hele gezelschap! Het was een les: "Als de Heere opent, wie zal dan sluiten, maar als Hij sluit, wie zal dan openen?" Als de satan strikken kan spannen om ons erin te laten vallen, zal hij het niet nalaten. Daarom is Christus' Woord: "Waakt en bidt, opdat gij niet in verzoeking komt".

Druk en kruis zijn mij in het leven niet gespaard. Wat ik in mijn jonge leven moest aanvaarden: "In de wereld zult gij verdrukking heb­ben", is wel bewaarheid geworden.

**5. Herder en leraar**

Het leraarsambt is mij in deze jaren enerzijds steeds meer opgebon­den, anderzijds was het voortdurend: Ik praat hier nooit meer over! Anderen waren hiertoe bekwaam, ik niet! Ik zag meer kans te vluch­ten of te emigreren, dan dit te moeten doen. Ik maakte bezwaar door te zeggen dat ik ongeletterd was. Maar dan was het: "Wie heeft de mens de mond gemaakt?" Ik was een zwak schepseltje, ongeschikt tot zulk een verheven werk. Hoevelen van Gods volk hebben ge­meend leraar te moeten worden en 't was dikwijls uit de hebbelijk­heid of door een list van satan.

Het boek van L. Capelle, "De weg der bekering", heb ik dikwijls ge­lezen. Deze dacht ook te moeten gaan preken, maar naderhand zag hij er een list van de duivel in. Ik zei dan: Heere, laat mij maar tuin­der blijven, dat doe ik zo graag. Maar dan werd ik bepaald bij de ver­gankelijkheid van dit leven en dat één ziel voor die eeuwigheid meer­der waarde had.

Het is me nadien wel eens smartelijk geweest, dat ik moeder, in haar leven, die voor al deze zaken toch zulk een vast geloof had en dikwijls vroeg hoe het nu was, zulke ontkennende en ontwijkende antwoor­den heb gegeven. Ik kon ook niet anders en moeder heeft er in haar leven nooit iets van gezien.

De beproeving is in het bijzonder gekomen, toen ik in 1965 met te ho­ge bloeddruk te kampen kreeg en de dokter de oorzaak op ging zoe­ken. Ik moest naar een specialist, ook al vanwege de vermoeidheid (ik kon mijn werk bijna niet meer doen). Dit heeft geleid tot vele on­derzoeken, tot ze nier en blaas als oorzaak van mijn klachten aan­merkten. Hiervoor ben ik ten laatste in het ziekenhuis terecht geko­men.

Het uiteindelijk resultaat was dat er iets in de linker nierholte ont­dekt werd. Dit moest noodzakelijk weggehaald worden en daarvoor was, volgens de dokters, een zware operatie noodzakelijk. Ik moest daarover een beslissing nemen.

Van te voren ging ik soms als een éénling over de aarde. Als er avondmaalstijden waren, was het moeilijk mijn hart uit te spreken, want het zat doorweven van innerlijke smart. De nood was mij opge­legd: "Lijdt smart en arbeid, o dochter Sions, om voort te brengen". Over de dingen die mij belaste wilde ik niet spreken. Daarbij kwa­men nog de vreselijke aanvallen van de vorst der duisternis, die zei dat in plaats van dat ik een roeping en zending had, ik zou sterven. De kwaal, waarvoor ik in het ziekenhuis was opgenomen, zou zeker wel een gevolg zijn van een tumor of de gevreesde ziekte!

O, die vreselijke staatsvertwijfelingen, waarvan de satan zulk een ge­bruik weet te maken. Dat volk heeft anders geproefd en dan te den­ken er voor eeuwig buiten te vallen. Buiten die God en Heere, Die ze toch zo lief geworden was door het geloof. De inwonende verdorven­heden en soms Godslasterlijke opwellingen kunnen zo smartelijk in­geleefd worden.

Toen de dokter dan ook om een beslissing vroeg, heb ik eerst toege­stemd, want het kon niet anders. Ik geloof dat ik dit in biddend op­zien gedaan heb, maar toen ik toegestemd had, is de strijd pas goed begonnen.

Zaterdags kwam mijn vrouw met de kinderen op bezoek. Toen ik af­scheid van die kleinen nam, was het bijna zeker, dat dit voor het laatst was, want ik zou in deze operatie blijven. (Daarbij moet be­dacht worden, dat de kinderen toen alleen 's zaterdags mee mochten komen op bezoek).

Bij dit alles was het voor mij het ergste dat alles tevergeefs was, ik was een leugenaar, een bedrieger, iemand die nooit oprecht geweest was. O, die zwarte nachten! Deze wegen zijn misschien niet zo moedgevend, maar als er ooit nog eens een zelfde strijd in het leven van de lezer(es) komt, weet dan, dat ze in Gods Woord ook worden terug gevonden. De vrome godsdienst verstaat dit echter niet!

Toen het bezoek 's zaterdagsavonds weg was, kwam ik in zulk een diepte terecht, dat ik 's avonds om tien uur, toen de lampen in het zie­kenhuis uitgingen, het in bed niet meer kon houden. Ik ben toen de donkere gang opgegaan en heb voor een raam gestaan, starende over alles heen en met niets anders als de dood voor ogen. Ten laatste ben ik naar het toilet gevlucht en heb me daar op de grond voor de Heere neergeworpen, niet meer waardig, dat de Heere aan zulk één nog enig gunstbewijs zou schenken.

Als we toch, door Geesteslicht, weer eens in onze onwaardigheid ge­plaatst worden, wat is het dan vlak, dan is de Heere recht in al Zijn weg en werk. Laten we over deze zaken niet gering denken of spre­ken. Wij kunnen het wel eens zien liggen, maar dan beleven wij het nog niet. Maar hier was de Heere aan verbonden. David sprak: "Zo de Heere lust aan mij heeft, Hij zal mij weder brengen, doch zo niet, Hij is de Heere, Hij doe wat goed is in Zijne ogen".

Maar toen kwam de Heere Zelf, gelijk de vader van de verloren zoon die hem reeds van verre zag, met de kussingen van Zijn liefde, uit dat bloed des Verbonds, gevloeid uit het eeuwig welbehagen. Toen ging Hij alle beloften weer eens "ja en amen" maken, "Gode tot heerlijk­heid".

Opnieuw werd het geloof mij geschonken en ging de Heere beloven. Ik heb gezegd: Heere, dan kom ik door de operatie heen, dan helpt U me er door en dan kom ik zelfs nog op de preekstoel, al weet ik niet hoe. Maar, wat had ik te zeggen. "Ik zal u vissers der mensen maken".

De dagen voor de operatie zijn toen wonderlijke dagen geweest. Er was rust en vrede, troost en blijdschap. "Dat ik met lichaam en ziel, beide in leven en sterven, niet mijns, maar mijns getrouwen Zaligma­kers Jezus Christus eigen ben", enz.

Nog verschillenden zijn er in die dagen op bezoek geweest, ook onze leraar en ik heb mijn hart zomaar uitgegoten. 's Avonds was er een zuster die nog een stukje las uit Gods Woord (wat in die tijd nog wel gebeurde) en daar las ze Psalm 125: "Die op den Heere vertrouwen, zijn als de berg Sion, die niet wankelt, maar blijft in eeuwigheid. Rondom Jeruzalem zijn bergen: alzo is de Heere rondom Zijn volk, van nu aan tot in der eeuwigheid", enz. 't Was of het een engelenstem uit de hemel was en ik heb hardop ,amen' gezegd.

's Morgens voor de operatie wilde de zuster mij een spuitje met een kalmerend middel geven, maar toen ze mijn pols voelde, zei ze, dat dit beslist niet nodig was. De Heere was bij mij.

Op weg naar de operatiekamer is de vraag in me opgekomen: Heere, hoe ben ik toch? En dadelijk was daar het antwoord: "Want Hij zal Zijn engelen van u bevelen, dat ze u bewaren in al uw wegen. Zij zul­len u op de handen dragen, opdat gij uw voet aan geen steen stoot." (Psalm 91: 11-12).

Zo heb ik mijn hart dan uitgestort voor de operatietafel en heb me in zoet vertrouwen aan mijn getrouwe Zaligmaker en Goël mogen overgeven, of liever, ik ben me in Hem kwijtgeraakt.

Toen ik na de operatie bijkwam, was de eerste vraag aan de zuster of ik niets geen kwaads of lasterlijks, misschien toch in mijn onderbe­wustzijn, gesproken had. Want ik was zo bang van mijzelf, een wei­nig wetende wat er in dat bedorven bestaan woont. Al heb ik met de mond nog nooit gevloekt of gelasterd, maar o, dat hart van de mens! Maar zij antwoordde dat ik niets als lof en erkentenis aan en van God gesproken had. 't Was mij een wonder.

De Heere heeft het na deze operatie wonderlijk gemaakt. Na enkele weken mocht ik weer naar vrouw en kinderen terugkeren. Maar thuis gekomen, knapte ik maar niet op. De dokter was tevreden, maar mijn krachten hadden een gevoelige klap gehad. In dubbele mate werd de last van het ambt van herder en leraar mij opgebonden. En toch niet te kunnen! Ik ben weer gaan werken, maar hoe? Dikwijls

kon ik het niet volhouden en moest ik weer stoppen.

In die tijd is onze jongste zoon Arie-Jan geboren. De blijdschap hier­over werd getemperd door droefheid en onmogelijkheid. Ik zag soms meer doorzicht in sterven, als in de ambtelijke bediening van herder en leraar. Veel heb ik op de begraafplaats doorgebracht. Wandelend tussen de graven kon ik mijn benauwde ziel uitstorten. Dan stond ik bij het graf van vader en moeder, maar ook bij die van gestorven vrienden, velen van Gods volk, die al ingezameld waren. Dan was het: 'Heere, ik kan niet, ik ben niet wel ter tale, ik ben ongeletterd, in deze tijd is het onmogelijk om zo leraar te worden.'

Ik zag meer kans om te emigreren of iets dergelijks. Ja, ik was zelfs zo bang, dat ik wenste onder de groene zoden te rusten. O, wat is de mens! Dan was het: "Wie heeft de mens de mond gemaakt?" Soms was er weer ondersteuning uit die verbondsgeheimen, welke de Heere mij toch toebetrouwd had. Er was niets van mij bij, alles was Zijn eigen werk. Al die zegeningen in Christus en Zijn koninkrijk, had God voor mij weggelegd en beloofd: "Die al tezamen tweelingen voortbrengen en geen onder hen is jongeloos".

O, als ik dit schrijf, dan moet ik nu wel eens zeggen: "Mijn ziel be­geert vroegrijpe vrucht". Want ik ben soms "als wanneer de zomer­vruchten zijn ingezameld". Toch heb ik in de ambtelijke bediening wel eens mogen geloven, dat er vrucht gevallen is voor de eeuwig­heid. Als ik dan weer eens in de hoogste nood ingesloten mocht wor­den in dat eeuwig verbond en in de vereniging met mijn dierbaar Hoofd, als die hoogste Ambtsdrager, Die alleen maar ambten schenkt en dat niet alleen persoonlijk, maar inzonderheid ambtelijk, dan moest alles weer zwijgen.

De geschiedenis van Jesaja's roeping heeft me veel vervuld. Roeping en zending, zo nauw aan elkaar verwant en in Jesaja 6 zo zakelijk beschreven. Niet, dat ik mij bij die grote Godsgezant Jesaja wil ver­gelijken, verre van dat, het is de Heere bekend, maar de zaken waren mij toch niet vreemd.

Tegen onze leraar, Ds. van de Breevaart, heb ik van te voren wel eens wat uitgelaten, maar nu was mijn mond gesloten.

Toch heeft Ds. van de Breevaart nadien, toen ik in het ambt gesteld was, mij ver­teld de weg, die de Heere ook met hem hierin gehouden heeft. Nooit heeft het me meer losgelaten, zo sprak hij. Maar op een keer in Al­blasserdam het Woord bedienende, werd ik ingeleid in de woorden die geschreven staan in 1 Kon. 19: 16b: "En Eliza, de zoon van Sa­fath, van Abel-Mahola, zult gij tot profeet zalven in uw plaats".

Het was of de Heere mij helder licht gaf over de weg, mij bijlichtte en in de eerste plaats wees op de herderloze gemeente in Alblasserdam.

Maar ook dat Alblasserdam niet altijd je plaats zou zijn, want Hen­drik-Ido-Ambacht zou na mijn heengaan je gemeente zijn, die je als dienaar dienen mag.

Dit was voor Ds. van de Breevaart een opgebonden zaak. Soms kon hij er 's nachts niet van slapen en sprak dan: 'Heere, wilt U het dan maar uitwerken.'

Wijs was de dominee, dit moet ik eerlijk bekennen, want op een en­kele keer na heeft hij, hoe het ook beproefd werd, bijna altijd mogen zwijgen. Toch zijn er ogenblikken geweest, dat de man niet zwijgen kon.

Op een keer vroeg hij mij om 's avonds met hem mee te gaan naar Linschoten, waar hij preken moest. Dat heb ik gedaan. In de auto vroeg de dominee hoe het toch stond met de zaak waar ik mijn hele leven schier onder geworsteld had, namelijk de last, die mij was op­gelegd. Ik zei alleen: *Lieve vriend, ik kan niet.*

Nog veel vroeg hij, maar ik gaf een ontwijkend antwoord! 's Avonds sprak de dominee over Hooglied 8: 13a: "O, gij bewoonster der hoven!"

Zeer bemin­nelijk sprak hij hierover en het Woord heeft mij gediend. Op de te­rugweg sprak hij: Je zat vanavond een beetje mee te preken, is het niet? Ik dacht eerst, ik moest hem vanavond maar eens laten spreken en zelf luisteraar zijn.

Ik sprak: O, lieve vriend, meent u dat? Dit kan toch niet, ik ben niet ter tale, ik heb geen studie gehad, neen, o neen, hier spreek ik nooit meer over! Ik sloot de man zijn mond!

Nadien heeft hij verteld in welke schrikkelijke strijd hij daardoor ge­komen is. Want als dit niet waar was, was er dan bij hem ooit iets waar geweest!

Tegen mijn vrouw sprak hij de volgende dag hierover. Die zei: Dacht u toch werkelijk, dat hij dit gedaan had? Zo zijn er nog enkele voor­vallen geweest, waarin onze geliefde leraar zich door de nood gedre­ven, wel eens uitgelaten heeft. Voor mij persoonlijk werd het echter steeds meer een afgesneden zaak.

Hierbij wil ik echter ook mijn geliefde vriend, ouderling W. Stoop, niet vergeten, die deze zaken jarenlang meegedragen heeft en soms in hachelijke momenten, als ik de last niet meer kon dragen, een wa­re vriend en broeder was.

Toch is de Heere in de diepste en onmogelijkste wegen, altijd de Ge­trouwe gebleven. Hij heeft me nooit om doen komen, in duren tijd of hongersnood.

Op een keer, toen ik 's morgens in de kas op het land aan het werk was, kon ik mijn werk bijna niet doen vanwege de Majesteit Gods. Want wie zal bestaan hebben voor die Majesteit? Wie is bekwaam om dat heilige dienstwerk in de wijngaard des Heeren te doen? Maar

o, "die kool van het altaar", uit Jesaja 6 en de aanroering der seraf aan de mond, die zeide: "Zie, deze heeft uw lippen aangeroerd; alzo is uw misdaad van u geweken en uw zonden verzoend". Daarin merk­te de Heere mij aan. Ik verstond, dat alleen door die dierbare Geest, ik de voetstappen van die grote Opperherder mocht leren drukken. Toen werd me in de dadelijkheid ingedrukt: "Neemt Mijn juk op u, en leert van Mij, dat Ik zachtmoedig ben en nederig van hart; en gij zult rust vinden voor uwe zielen. Want Mijn juk is zacht en Mijn last is licht". (Matth. 11: 29-30).

Toen verstond ik, dat de Heere mij ook een beker op de hand zette. Ik kon niet in de toekomst zien en wist niet wat mijn pad was, maar om nu te leren, Hem blindelings te vol­gen.

In deze omstandigheid is mijn vriend Stoop bij me gekomen en wij hebben toen in het land, onder het werk door, elkaar verstaan en begrepen. Hij was me tot een hand en voet!

Toch heeft het nog tot januari 1967 geduurd, alvorens ik aan het eind gekomen ben. Voor die tijd, in de maand december 1966, kwam Ds. van de Breevaart een keer vragen of ik meeging naar Alblasserdam, waar hij het Heilig Avondmaal moest bedienen. Ik heb toen tegen hem gezegd dat ik niet meeging. Maar toen ik later met mijn werk verder wilde gaan, was het of ik de Heere tegen kreeg. Met zulk een aandrang, dat eer het middag was, ik toch moest besluiten mee te gaan. Deze woorden hadden overwicht op mij: "Hij gaf hen, die Hem vrezen spijs". Dat ik niet mee naar Alblasserdam wilde, kwam ook, omdat ik nooit enige betrekking tot de gemeente Alblasserdam gehad had. Hierin komt weer openbaar, naar welk een dwaas, eigen­zinnig schepsel de Heere om komt te zien.

Voor die tijd was kerkbestuurslid Verloop van Alblasserdam wel eens bij mij geweest, met de vraag, of ik in Alblasserdam een preek wilde komen lezen en het ouderlingschap wilde waarnemen. Dit wees ik, hoewel in grote liefde gevraagd, direct af. O, ik kan nog niet begrijpen, dat ik nadien, in mijn bijna 10-jarig verblijf te Alblasser­dam, zoveel liefde, ook van Verloop, mocht ervaren.

Ik werd toen, daar in Alblasserdam, verwaardigd om aan te zitten aan het Heilig Avondmaal, met vrucht voor mijn hart en leven. Tot gedachtenis aan Hem, Die zulk een dure prijs voor de Zijnen betaal­de. "U dan, die gelooft, is Hij dierbaar", was het Woord.

Aan die gemeenschapstafel, waarvan ik geloofde dat de Heere aan­wezig was, werd ik afgetrokken en plaatste de Heere mij in het mid­den van die kleine gemeente van Alblasserdam. De volle last werd op mijn schouders gelegd. Welk een liefde stortte de Heere daar in mijn hart uit. Ons oog werd gericht op dat kleine hoopje. De Heere drukte in de dadelijkheid het gebed van Esther in me: "Toen antwoordde de koningin Esther, en zeide: Indien ik, o koning, genade in uwe ogen gevonden heb, en indien het de koning goeddunkt, men geve mij mijn leven, om mijner bede wil en mijn volk om mijns verzoeks wil". (Esther 7: 3). De aanleiding hiertoe was, dat ik steeds maar met de dood persoonlijk geconfronteerd werd, daar ik me onder een last ge­voelde, waar ik niet onderuit kon!

Daar werd ik één met die gemeente. De zielen, mij toevertrouwd, werden mij opgebonden. Ik ben toen naar huis gegaan en heb ge­zegd: Heere, Esther heeft opgeroepen: "Ga, vergadert al de Joden die te Suzan gevonden worden en vast voor mij". (Esther 4: 16). Heere, mogen er dan ook in Alblasserdam nog werkzaamheden hier­omtrent gevonden worden. Ja ik geloofde dat dit waar was. Dit is na­dien openbaar gekomen. Er waren er verschillenden, die hierover in stilte voor de Heere in de nood terecht gekomen zijn.

Toch was ik in die weken wel duizend keer anders gesteld. De ene keer was er onderwerping, de andere keer vijandschap tegen die weg. Was er vijandschap, dan was de hemel gesloten. Doch dan sprak de Heere: "Neemt Mijn juk op u", enz. Het gebed was: Heere, dood al het mijne en mag Uw heerschappij op mij zijn. Soms lag ik schreiend op de bank in de woonkamer, willende het voor de kinde­ren nog verbergen. Maar toen wees de Heere mij erop, hoe Hij mij gekocht had met Zijn dierbaar bloed, de hoogste Prijs! Had de Heere dan nu geen recht op mij?

Ik heb toen mijn tegenstand prijs moeten geven en de Heere heeft me bij vernieuwing, Woord en Sacrament toevertrouwd. Liefderijk was het: "Ik zal u tot een mond zijn", en "zijt niet bezorgd wat gij spreken zult". O, de nauwe band die er lag tussen Christus en Zijn gemeente, heb ik een weinig mogen ervaren. Het was niet mijn werk, daar ben ik zo dikwijls mee geplaagd, maar Gods werk. Mijn vrouw sprak weleens, als de nood zo hoog liep: Spreek je hart dan toch eens uit tegen je leraar.

Maar dan antwoordde ik: *Het kan niet!*

Tot ik mezelf op een zaterdagmorgen onder de Majesteit van dat Goddelijke Wezen kwijtraakte en ik me gedwongen gevoelde, alles voor onze leraar uit te gieten. Op de fiets ging ik naar de pastorie. Ik trof hem in de studeerkamer en zonder veel omhaal van woorden stortte ik mijn gehele hart voor hem uit. Ik eindigde met tegen de bij­na sprakeloze man te zeggen: 'Nu moet u maar weten wat u er mee doet, ik ben het kwijt. En als het van de Heere is, weet u ervan en ook in Alblasserdam moeten er zijn, die ervan weten, maar bovenal, de Heere weet ervan!'

Binnen een uur zat ik weer op de fiets op weg naar huis. Mijn geliefde leraar zei nog tegen me dat het voor hem niet vreemd was.

Thuisgekomen was er rust, ik was het kwijtgeraakt in de Heere. Daar was die aller-beminnelijkste Koning, Die sprak: "Het is, gelijk de kostelijke olie op het hoofd, nederdalende op de baard, de baard van Aäron; die nederdaalt tot op de zoom zijner klederen".

Daar werd ik overgoten met de zalfolie van die eeuwige Goddelijke Geest, waar­mede Christus als Hoofd van Zijn Gemeente, die grote Ambtsdra­ger, gezalfd was zonder mate!

Toen heb ik uitgeroepen: 'Mag ik dan maar zo'n schelletje zijn onder aan die zoom van het kleed van die Hogepriester, om te verkondi­gen, dat de Heere goed is.'

Zoals bekend, hingen onder aan het kleed van de Hogepriester, om beurten een schelletje en een granaatappel.

De zondag daarop heeft satan me nog hevig aangevallen, daar de do­minee sprak over de verzoeking van Heere Jezus in woestijn. De Predicatie was zeer separerend, maar dit was nodig, opdat er niets van de mens zou overblijven. "Alleen Uwe werken, Heere, die zullen U loven".

God openbaarde Zich als die Majesteit, Die alleen recht op mij had en Christus eigende mij als de Zijne. Daartoe was ik verko­ren, opdat Hij mij wilde stellen in Zijn dienst en Koninkrijk.

Satans list was steeds, dat ik zo uitgepreekt zou zijn, want ik was ongelet­terd. Ik zou, als ik het even vol kon houden, steeds in herhaling val­len. Maar dat onderwijs uit de liefde des drieënigen Gods vulde en vervulde mijn hart. Een brand werd in het binnenste van mij ontsto­ken. Ik geloofde, dat als ik maar steeds als een leeg vat bij de Heere was, Hij mij alleen vervullen kon!

Nadat ik eerst in een kerkeraadsvergadering mijn hart uitgesproken had, is er de volgende week te Alblasserdam een vergadering van alle kerkenraden bijeen geroepen. Daar heb ik met grote vrijmoedigheid alle zaken neergelegd. Ik was vrij, het was niet mijn zaak, maar des Heeren zaak. O, dan is het zo gemakkelijk! Nadat ik mijn hart voor dit 'curatorium' uitgesproken had, moest ik me een ogenblik verwij­deren.

Toen ik teruggekeerd was, sprak Ds. van de Breevaart, onder grote aandoening, dat er van al de dertig personen die aanwezig wa­ren, niet één was, die hier iets tegen in kon brengen. Allen waren er van overtuigd dat dit Gods werk was. Dat heb ik zelf ook mogen be­kennen.

Met grote liefde werd ik door Ds. van de Breevaart, Ds. Hofman en verschillende andere aanwezigen, toegesproken. Zij reikten mij de hand der gemeenschap toe. Ik was als kind en knecht door de Heere geroepen, maar nu ook aan de gemeente gebonden.

Zondag 12 februari 1967 heb ik voor het eerst in Alblasserdam ge­sproken. 's Morgens was mijn tekstwoord: "Want ik heb niet voorge­nomen iets te weten onder u, dan Jezus Christus, en Dien ge­kruisigd", (1 Cor. 2: 2).

's Middags was de tekst: "Hij was veracht en de onwaardigste onder de mensen", enz. (Jesaja 53: 3-4). Die dag heeft de Heere het wonderlijk gemaakt. Met vrijmoedigheid heb ik mijn hart geopend over het werk van God in Christus, door die eeu­wige Geest.

In de daarop volgende weken is mij de last der zielen weer in dubbele mate opgebonden en werd ik steeds meer één met de zielen die mij waren toebetrouwd. Ook naar aanleiding van de reeds zoveel jaren opgebonden roeping van Ezechiël: "Hun bloed zal Ik van uwe hand eisen". Dan was het, of ik zelf één was met de staat, waarin mijn naaste verkeerde. De toorn Gods brandde op de mens en de vloeken­de wet was op mij. Gods recht vorderde voldoening, tenzij dat Christus' borggerechtigheid mijn gerechtigheid voor God geworden was. Hoeveel van de hoorders waren er, voor wie dit werkelijkheid was? Deze had de Heere mij toebetrouwd.

O, de zware last van het ambt van herder en leraar, als het opgebon­den wordt, maakt ons, dat we heus niet omhoog kunnen komen.

In die tijd ben ik in al onze gemeenten voorgegaan, maar steeds weer schoot ik er zo leeg over. Als ik 's zondagsmorgens de preekstoel op moest, was ik dikwijls een leeg vat. Van te voren de Waarheid over­dacht, maar zelf kon ik geen ontsluiting in de Waarheid geven. Maar o, dan mocht het wel eens meevallen! Juist als de rechten en deugden Gods mij opgebonden waren in de Predicaties, kon des te meer de onpeilbare diepte en rijkdom van Christus in Zijn ambten, namen en eigenschappen, uit gaan blinken. Ja, dan werd ook die arbeid zo dier­baar.

Dan heb ik toch ook nog mogen vernemen, dat ik juist in de druk nog dienstbaar mocht zijn. Wat heeft de Heere mij, uit dat trouwver­bond, dierbare beloften gegeven, zodat ik menigmaal geroepen heb: "'k Heb mij in nood aan God verbonden, in Hem mijn hoog vertrek gevonden".

Wat zijn de zonden en de doorbraak der zonden mij altijd leed ge­weest. De vreselijke oordelen van verharding en liefdeloosheid. Toch riep ik wel eens uit: 'Heere, ben ik wel genoeg in de binnenkameren, met waken, vasten en geween?'

Ongeveer anderhalf jaar heb ik als *lerend ouderling* gesproken.

Op 20 september 1968 ben ik in de volle bediening van Woord en Sacra­menten bevestigd door Ds. van de Breevaart in de overvolle Her­vormde 'Ichthus-kerk' te Alblasserdam (het eigen kerkgebouw was te klein). De bevestigingstekst was: "Benaarstig u, om uzelven Gode beproefd voor te stellen, een arbeider, die niet beschaamd wordt, die het Woord der Waarheid recht snijdt". (2 Tim. 2: 15).

Zo ben ik dan in het volle ambt bevestigd in de gemeente Alblasserdam, waar ik ruim negen en half jaar, Woord en Sacramenten mocht bedienen. Ik geloof, dat het in de eeuwigheid openbaar zal komen, dat de Heere mijn zwakke pogingen nog heeft willen gebruiken.

Ik heb dan geprobeerd iets mee te delen van de weg die de Heere met me gehouden heeft. Ook tot de bediening van het ambt. Ik ben na­tuurlijk niet volledig geweest, want dan had ik alles van dag tot dag moeten beschrijven. Dit was ondoenlijk. Ik dacht echter, dat ik de hoofdzaken neergeschreven heb.

O, dat de Heere het nog gebruike.

Terwijl ik dit schrijf is het bijna twaalf en een half jaar geleden, dat de Heere mij in het ambt van herder en leraar stelde. Het kan mij wel eens een wonder zijn, dat de Heere mij niet als een ontrouwe dienst­knecht weggedaan heeft. O, welk een tekort, welk een schuld, in pre­ken, in gebed, in vermanen! O, dan moet ik me steeds maar aankla­gen bij de Heere. Welk een wonder, als ik dan wel eens mag ervaren dat ik een getrouwe Hogepriester heb, aan des Vaders rechterhand, Die daar altijd ten goede voor mij is en blijft.

"Hij is de Rotssteen, Wiens werk volkomen is".

**6. De Alblasserdamse jaren**

**Beschreven door een zoon**

Omdat vader zelf geëindigd is met zijn bevestiging tot predikant op 20 september 1968 te Alblasserdam, wordt nu in het kort iets ge­schreven over de negenenhalf jaar, waarin hij de gemeente van Al­blasserdam heeft mogen dienen.

Op zondag 12 februari 1967 ging hij, zoals hij zelf reeds schreef, voor de eerste maal voor in de Gereformeerde Samenkomst te Alblasser­dam (een gemeente, ontstaan uit de prediking van wijlen Ds. Sterkenburg en Ds. Stam). Deze gemeente was, na het vertrek van Ds. A. P. Verloop in juni 1959 naar Waddinxveen, reeds bijna acht jaar vacant. Het is te begrijpen dat hij hier met grote blijdschap ontvan­gen werd.

Die zondagmorgen begint hij met te zeggen: 'Wat ik nu doe, is niet door mij gezocht of gewild; maar God is me te sterk geworden en heeft me tot dit werk overgebogen. Deze arbeid is alleen mogelijk in de kracht des Heeren, zoals wij ook lezen van Jesaja, die ook geroepen werd in een donkere tijd. Met een geloofsoog sloeg hij een blik in de hemel en zag daar de Heere op Zijn troon en Zijn zomen vervullende de tempel.

Bij het gezicht van de grootheid en heiligheid des Heeren, riep Jesaja uit: "Wee mij, want ik verga! dewijl ik een man van on­reine lippen ben, en woon in het midden eens volks, dat onrein van lippen is". Maar na deze schuldbekentenis kwam één der serafijnen tot hem met een gloeiende kool, die genomen was van het reukaltaar van Christus' voorbidding en roerde daar­mee zijn mond aan. En nadat hem gezegd was dat zijn misda­den van hem geweken en zijn zonden verzoend waren, hoorde hij de stem des Heeren, Die vroeg: "Wien zal Ik zenden en wie zal voor Ons henengaan?" Maar nu kon en wilde Jesaja het ook doen, want blijdschap vervulde zijn ziel. Daarom riep hij, uit de volheid van zijn gemoed: "Zie hier ben ik, zend mij henen!" Hij zag de mogendheden des Heeren en daardoor kon hij deze weg bewandelen.

Deze dag heeft mij veel in het gebed gebracht om te weten, wat ik u voor de eerste maal moest verkondigen. Daarop heb ik de volgende tekstwoorden met kracht in mijn hart ontvangen: "Want ik heb niet voorgenomen iets te weten onder u, dan Jezus Christus, en Dien gekruisigd". (1 Kor. 2: 2).

De daaropvolgende woensdag, 15 februari 1967, ging vader voor in Hendrik-Ido-Ambacht, waar hij afscheid nam met de tekstwoorden uit Hebr. 13: 8: "Jezus Christus is gisteren en heden Dezelfde en in der eeuwigheid".

Na de dienst werd hij toegesproken door Ds. van de Breevaart en ouderling W. Stoop.

17 januari 1968 verhuisde ons gezin naar Alblasserdam, nadat vader bijna een jaar lang heen en weer gereisd had van Hendrik-Ido-Am­bacht naar Alblasserdam. ('s Zaterdagsavonds ging hij naar Alblas­serdam en 's maandags weer terug naar Hendrik-Ido-Ambacht).

De eerstvolgende zondag (21 januari 1968) preekte hij naar aanlei­ding hiervan over 2 Kon. 4: 13c.: "Ik woon in het midden mijns volks". Hij wees er in de Predicatie op, dat zijn woning openstond voor allen, wier harten gericht waren om God te zoeken.

In het eerste jaar dat vader in Alblasserdam voorging, werd er door de gemeente f 4680,- bijeengebracht voor een auto voor hem. Hij was er klein onder. Dat ze dit voor hèm gedaan hadden!

Donderdagavond 29 augustus 1968, maakte hij in deze weekdienst bekend, dat hij geloofde spoedig in de volle bediening bevestigd te zullen worden. Hij sprak toen de volgende woorden:

Mijn geliefde gemeente!

Er is mij menigmaal gevraagd: Wanneer wordt u nu in het volle ambt bevestigd? Ik heb dikwijls deze dingen beantwoord met:

Er valt geen appel van de boom, of hij is rijp. U kunt wel begrij­pen dat ik deze zaken veelal zelf in het verborgene heb moeten uitwerken. Menigmaal heb ik er mee in het verborgene ver­keerd. Ik heb in deze weg niet anders geweten, dan het steeds weer in de handen des Heeren over te geven.

Ik wens daar in het kort iets van te zeggen: Toen ik dit voorjaar (5 mei 1968) hier een keer gesproken heb over Jozua, die voor het aangezicht van de Engel des Heeren stond, en de satan aan zijn rechterhand, om hem te beschuldigen, was dit een zaak, waar ik zelf geen vreemdeling van was. Want, als er ooit op wat ik thans doe, aanvallen en listen van de duivel afgekomen zijn, dan is het wel in het bijzonder het laatste jaar geweest. Maar toen heb ik sterkte en kracht hieruit ontvangen (daar heb ik toen ook over gesproken), dat, alhoewel de satan aan de rech­terhand van Jozua stond, hij nochtans stond onder het toeziend oog van die Engel des Verbonds. En mensen, toen heb ik er niet zo duidelijk over gesproken, maar nu mag ik het openlijk zeggen: Toen heb ik geloofd, en dat was toen niet voor het eerst, dat ik niet alleen onder Zijn alziend oog was. Maar toen heb ik moeten aannemen, nee, ik moet het anders zeggen: Het was of de Heere bij vernieuwing Zijn eigendomsrecht op mij deed gelden. Dat eigendomsrecht hield in hoe dat ik uit Zijn zalvende bediening, zoals Hij eens gezalfd is tot Koning, Pro­feet en Priester, bij Hem bekend was. En dat Hij Zelf ambten uit kwam te delen. Daar was ik bij inbetrokken!

Toen ben ik weggesmolten en heb geloofd, dat, wat in Gods Woord staat van David, wanneer de Heere hem komt te open­baren uit Zijn eeuwig Verbond, ook op mij van toepassing was. David zei: "Wie ben ik, Heere, HEERE, en wat is mijn huis, dat Gij mij tot hiertoe gebracht hebt?" Toen is de Heere gaan beloven (daar heb ik al eens over gesproken): "Indien gij in Mijn wegen zult wandelen, en indien gij Mijn wacht zult waar­nemen, zo zult gij ook Mijn huis richten, en ook Mijn voorho­ven bewaren; en Ik zal u wandelingen geven onder dezen, die hier staan".

Ik zou zeggen - maar dat is iets waarover ik bijna niet durf te praten - toen is de Heere gaan beloven uit Zijn eeuwig heilver­bond, wat in de baarmoeder der eeuwigheid opgesloten was. Het was, of ik een ogenblik ingeleid werd in die eeuwige ver­borgenheid Gods. Hij is mij toen gaan beloven, ik zou zeggen en ik durf het nu met vrijmoedigheid te zeggen, dat Hij toen ge­sproken heeft tot van verre heen, dat Hij mijn werk niet vruchteloos en tevergeefs zou doen zijn.

U weet ook, hoe ik hier gekomen ben. Hoe het menigmaal mijn verzuchting geweest is: "Geef mij mijn leven, om mijner bede wil, en mijn volk, om mijns verzoeks wil!"

Mijn hoorders, dit is de laatste tijd als het ware een bede ge­worden. Het heeft zetting in mijn hart genomen. Het heeft als een noodgeschrei aan de Troon der Genade in mijn hart ge­woond. En weet u wat ik wel eens geloofd heb? Dat Hij mij op grond van Zijn genade-verbond, die gouden scepter toegereikt heeft. Wat is dat? Die gouden scepter is de band, die gelegd is uit die eeuwige verbondstrouw van God. Op grond van die gouden scepter kreeg Esther genade in de ogen van de koning Ahasvéros. Hij zei: "Wat is uw verzoek, en het zal u gegeven worden!"

Toen heb ik verstaan dat dit het verzoek is: *HEERE, geef mij mijn volk om mijns verzoeks wil!* Toen is de Heere dat gaan beloven, zelfs ook omtrent het late nageslacht, dat Zijn verbond niet trouweloos wil schenden. O, wat is dat groot ge­weest, dat ik toch mocht geloven, dat, wat er gebeurt, dat ge­beurt er en hoe het aankomt, zo komt het aan, maar dat de Heere Zelf voor Zijn eigen werk in staat. Daaraan heb ik niets te doen, en dan behoef ik niets daar te stellen. Dan zal de Heere bevestigen: "Ik de HEERE word niet veranderd; daarom zijt gij, o kinderen Jakobs, niet verteerd!"

Dit heeft mij in de laatste weken, dagen en nachten bezig ge­houden. Ten laatste wist ik niet meer, waar het aan moest ko­men. Het is wel eens gebeurd, dat ik er met onze voorgangers over sprak. Wanneer ik er dan over sprak, zeiden ze menig­maal: Ach, breng het maar in het verborgene voor de Troon van God! Leg het daar maar neer! Dan zei ik: Ik wens ook niet anders!

Maar nu zou ik zeggen: Het heeft deze laatste week niet langer meer gekund! Het is, of de Heere Zelf mij te sterk geworden is, of de Heere Zelf over mij heerschappij is gaan voeren. In het bijzonder ging dat voor mij open in hoe de Heere mij voor­kwam, vorige week nog, met Zijn opdracht aan Mozes: Ga he­nen, zalf Aäron en zijne zonen tot een eeuwig priesterdom! Mensen, toen heb ik afgelopen week een poosje geloofd, dat de uitwendige bevestiging nog plaats moest hebben, maar bij God was het al geschied! O, wat was dat groot! Er staat van David: "Gij hebt mij de oren doorboord!" De satan heeft in het jaar dat achter mij ligt, wel duizend maal gezegd: Nu ja, je mag het nog een jaartje volhouden, maar dan is het afgelopen, man!

Deze week heb ik echter mogen geloven: "Blijven aan Uw dienst geheiligd, daar Uw goedheid hun beveiligd".

Daarom, ik zei het straks, is het deze week zodanig gelopen, dat ik ten laatste mijn hele hart heb moeten openen. Daaruit zijn er za­ken in mijn hart gevallen, waardoor ik dan binnen afzienbare tijd, niet alleen hier zal voorgaan, maar zo de Heere wil en wij leven, in de ambtelijke bediening, als uw herder en leraar be­vestigd zal worden.

De tekst, waar vader die avond over sprak, was Psalm 134. Het opschrift boven deze Predicatie was: Een liefelijke eenheid in de ge­meente des HEEREN, onderverdeeld in twee uitgangspunten: 1e. De roep der gemeente; 2e. Het antwoord des dienaars.

Vrijdag 20 september 1968 vond de bevestiging plaats in de overvolle Hervormde 'Ichtus-kerk' te Alblasserdam. De tekst die de bevesti­ger, Ds. G. van de Breevaart, had, was zoals reeds in het vorige hoofdstuk staat, 2 Tim. 2: 15.

Hij verdeelde zijn tekst in drie hoofd­gedachten: le. De arbeider en zijn arbeidsveld; 2e. De arbeider en zijn werkzaamheid; 3e. De arbeider en zijn verantwoordelijkheid.

Na afloop van de Predicatie herinnerde Ds. van de Breevaart er aan, hoe God hem tijdens een weekdienst in Alblasserdam erbij kwam te bepalen, dat zijn ouderling De Waard, voorganger voor de gemeente Alblasserdam moest worden, met de Bijbelwoorden: "En Elisa, den zoon van Safat, van Abel-Mehola, zult gij ten profeet zalven in uwe plaats".

Na de bevestiging werd vader nog toegesproken door Ds. A. P. Ver­loop, Ds. H. Hofman en L. Stout, bestuurslid van de gemeente in Al­blasserdam.

In het dankwoord aan het einde van deze dienst sprak hij nog o.a.:

Als ik vanavond hier voor u sta na al hetgeen wat gesproken is en alle handelingen die geschied zijn, dan moet ik eigenlijk wel zeggen: Heere, Uw knecht is een klein jongeling, hij weet niet in te gaan en hij weet niet uit te gaan. Hij is geheel, Heere, op U aangewezen.

Daarom, o mijne vrienden, was het niet geweest dat de Heere Zelf mij te sterk geworden is en was het niet dat de Heere mij overwonnen heeft door Zijn lieve Geest, ik had hier nooit ge­staan. Ik heb wat keren gezegd: Heere, dat is een onmogelijk­heid, dat kan nooit, want wie is tot deze dingen bekwaam'? Er is vanavond aangehaald van Mozes en Jeremia en er staat van Mozes: "Och Heere, zend toch door de hand desgenen, dien Gij zoudt zenden".

Zondagmorgen 13 oktober 1968 bediende vader voor de eerste maal het Heilig Avondmaal. De tekst was: "Ik ben zwart, doch liefelijk (gij dochteren Jeruzalems) gelijk de tenten Kedars, gelijk de gordij­nen Salomo's" (Hooglied 1: 5).

Ook in materieel opzicht was het een goede tijd voor de gemeente Alblasserdam. Er kwam een nieuwe consistorie-kamer, CV-installa­ties in kerk en pastorie, een nieuw dak op de kerk, enz. Bevrijdingsdag dinsdag 5 mei 1970 werd er door hem 's morgens een Predicatie gehouden ter herdenking van vijfentwintig jaar bevrij­ding. De tekst was 2 Sam. 6:14-16 en 21-23.

Woensdag 5 mei 1971 werd vader onverwachts in het Gemeente­ziekenhuis te Dordrecht opgenomen wegens een neusbloeding, die door de huisarts niet meer te stelpen was. Gelukkig mocht hij 12 mei weer huiswaarts keren. Hemelvaartsdag 20 mei 1971 mocht hij in de gemeente weer voorgaan.

Veel lief en leed heeft hij ook met de Alblasserdamse gemeente mee­gedragen. Zesenveertig maal heeft hij in de negenenhalf jaar aan het geopende graf van één der gemeenteleden gestaan.

Bij ziekenhuis­opnamen bracht hij de mensen, indien zij het op prijs stelden, zelf met de auto naar het ziekenhuis. (Dit kon, omdat het een betrekke­lijk kleine gemeente was).

Eind 1973 werd vader getroffen door een zware griep. Drie weken lag hij ziek thuis. Gelukkig mocht hij donderdag 17 januari 1974 weer voor de gemeente voorgaan.

Gedurende de negenenhalf jaar verhandelde hij drie maal de Heidel­bergse Catechismus.

Tijdens de ziekte en na het overlijden van Ds. van de Breevaart (14 mei 1974) ging hij wekelijks op woensdagavond in de gemeente van Hendrik-Ido-Ambacht voor.

In 1974 werd hij in plaats van Ds. van de Breevaart in het bestuur van de stichting Mbuma-zending gekozen.

Met veel liefde heeft hij dit werk gedaan. Ook vervulde hij jaarlijks op diverse plaatsen een spreekbeurt, waarin dan een collecte werd gehouden ten bate van de Mbuma-zending.

Op maandag 5 januari 1976 werd er door de gemeente van Hendrik-­Ido-Ambacht een beroep op hem uitgebracht.

Zondag 25 januari 1976 maakte vader aan de gemeente bekend dat hij het op hem uitgebrachte beroep had moeten aannemen. Grote verslagenheid heerste er in de gemeente. In de bijna tien jaar was de gemeente aan hun leraar verbonden geworden en nu... een schei­ding.

Zondagavond 12 september 1976 nam hij afscheid van de gemeente met de tekstwoorden uit 1 Kor. 2: 3, 4 en 5: "En ik was bij ulieden in zwakheid en in vreze en in vele beving. En mijne rede en mijne predi­king was niet in beweeglijke woorden der menselijke wijsheid, maar in betoning des Geestes en der kracht; opdat uw geloof niet zou zijn in wijsheid der mensen, maar in de kracht Gods".

De tekst was onderverdeeld in drie punten:

1e. Een scheidende Pau­lus overdenkt zijn weg; 2e. Wat zijn prediking geweest was; 3e. Wat het doel van zijn leven was.

Aan het slot van de Predicatie sprak hij o.a.:

In de negenenhalf jaar die achter ons ligt, is zegen en vloek verkondigd. Als het daarover gaat, dan ga ik straks met een weemoedig hart huiswaarts. Want aan hoevelen is de arm des Heeren geopenbaard?

O, hoe zal het zijn, als we binnen enkele ogenblikken, want dat zijn maar ogenblikken, voor God moeten verschijnen? De tijd vergaat en snelt weg en we hebben maar een handjevol leven meer. Het meeste en het uitnemendste is maar moeite en ver­driet. Dan staan we straks voor de Rechter van hemel en van aarde. Hoe zullen we het dan maken? Ach, de Heere heilige het nog en geve het nog mee, Hij passe de Waarheid nog toe aan ons hart.

Ik wil eindigen, door met elkaar te zingen Psalm 89: 8. U zult misschien zeggen: Is dat gepast? Dat moet u maar voor de Heere neerleggen.

*Gij toch, Gij zijt hun roem, de kracht van hunne kracht;*

*Uw vrije gunst alleen wordt d'ere toegebracht;*

*Wij steken 't hoofd omhoog, en zullen d'eerkroon dragen,*

*Door U, door U alleen, om 't eeuwig welbehagen;*

*Want God is ons ten schild in 't strijdperk van dit leven,*

*En onze Koning is van Isrels God gegeven.*

Na de dienst werd vader door kerkenraadslid L. Stout toegesproken namens kerkenraad, gemeente en de scholen.

**7. Predikant te Hendrik-Ido-Ambacht**

Zoals reeds in het vorige hoofdstuk beschreven, werd op zondag 25 januari 1976 in de gemeente van Hendrik-Ido-Ambacht bekendge­maakt, dat vader het op hem uitgebrachte beroep had aangenomen. Het duurde echter nog tot september 1976, voordat hij met zijn gezin in Hendrik-Ido-Ambacht kwam. De oorzaak hiervan was, dat de pastorie eerst nog bewoond was en daarna een ingrijpende ver­bouwing moest ondergaan.

Op 21 september 1976 werd hij in de middagdienst bevestigd door Ds. A. P. Verloop van Waddinxveen. De tekst was: "Weidt de kudde Gods". (1 Petr. 5: 2a).

's Avonds verbond hij zich aan Hendrik-Ido-Ambacht met een Waarheid die hem al veertien dagen bezet had. Een Waarheid, waar­mee hij aan de gemeente vastgenageld was. Deze tekst luidde: "Zo hebt dan acht op uzelven en op de gehele kudde, over dewelke u de Heilige Geest tot Opzieners gesteld heeft, om de Gemeente Gods te weiden, welke Hij verkregen heeft door Zijn eigen bloed". (Hand. 20: 28).

Het hoofdthema was: De grote liefde en zorg van de gezegende Op­perherder, onderverdeeld in twee uitgangspunten: le. Hij zendt Zijn knechten uit; 2e. Hij geeft ze werk.

Aan het einde van de dienst sprak vader de volgende woorden:

Gemeente van Hendrik-Ido-Ambacht, tezamen jong en oud!

Hier is een klein jongske, die niet weet in te gaan en uit te gaan. Die het vanavond niet wist en die het ook in de toekomst in zichzelf niet weet. Ach, hij is geheel en al aangewezen op die getrouwe Opperherder, Die het verbond bestendig houdt. Die gezegd heeft: "Ik zal het verbond met hen in eeuwigheid bewa­ren"; en "Vrees niet, gij klein kuddeken want het is uws Vaders welbehagen, ulieden het Koninkrijk te geven".

O, de Heere geve, dat zó de prediking des Woords geheiligd mocht worden. Dat er hoorders buiten mochten vallen. Dat er ellendigen voor het aangezicht des Heeren in mochten vallen. Dat er onder u gediend mochten worden uit de onverminderde volheid, dat er mochten zijn, die hier de troost des levens mochten verkrijgen, niet in zichzelf, maar alleen in Hem, Die de enige Troost in leven en sterven is. Dat er hier nog gebouwd mochten worden in het allerheiligst geloof. Geworteld en ge­fundeerd, opdat ze eens het einde en de verwachting zouden mogen verkrijgen. Om op grond van het recht gezaligd en be­houden te worden om nog eens te belanden in de gewesten der eeuwige rust.

Er is in een gemeente kaf en koren, dat is nooit uit te wissen. O, die val en scheiding! Dat hier de scheiding nog eens thuisge­bracht worde; dat er hier een nood gekend worde aan 't hemel­hof. Dat er hier een nood gekend worde; naar de God des Le­vens, om dan hier op rechtsgronden Hem te kennen en vervol­gen te kennen en in Hem te eindigen.

Na de Predicatie werd hij toegesproken door ouderling W. Stoop, Ds. A. Bijkerk, Ds. C. Smits, Ds. J. W. Verweij en de heer L. Stout. Met veel liefde en toewijding nam vader de herdersstaf in Hendrik-­Ido-Ambacht op. Niets was hem te veel. Hij stelde zich geheel in dienst van de gemeente, zelfs meer dan zijn krachten hem toelieten. Zorg en verdriet zijn hem in die jaren ook niet bespaard. De ernst van de tijd was hem dikwijls opgebonden.

In het kerkblad, voor de biddag in maart 1978, schreef hij:

"Hoe zullen we biddag houden? O, de Heere geve, om Zijns Naams wil, nog een inroeping van Zijn lieve Geest in deze donkere tijd van afval en doorbraak. Hij geve nog gebed, niet alleen voor het maatschappelijke, voor het gewas en de arbeid, maar bovenal gebed om de uitbreiding van Zijn Koninkrijk."

Ernstig waarschuwde hij dikwijls de gemeente om niet meegevoerd te worden met de tijdgeest. In het kerkblad van 5 oktober 1978 schreef hij een stuk, ter waarschuwing aan de ouders, over het cate­chisatie-onderwijs. Hij besloot dit schrijven met:

"Met innerlijke droefheid schrijven we dit, wetende dat zulk een schrijven niet altijd in dank wordt afgenomen. Er zijn ouders, die door de loop der tijd een 'ruimer' inzicht verkregen hebben, maar bedenkt, dat Gods Woord nooit aan verandering on­derhevig is, hoor!

O ouders, de Heere werke nog die ware verootmoediging des harten. Hij geve een wederkering tot Hem in deze zo gevaar­volle tijden."

Op woensdag 1 november 1978 moest vader, nadat hij de zondag er voor in Alblasserdam het Heilig Avondmaal nog had mogen bedie­nen en er zelf ook door gesterkt was (tekst: "Doe dat tot Mijn ge­dachtenis"), onverwacht in het ziekenhuis worden opgenomen. De huisarts dacht eerst nog aan griep, maar op die woensdagavond ver­trouwde hij het niet meer en stuurde hem direkt naar het 'Refaja-zie­kenhuis'. Nadat ze hem onderzocht hadden, werd hij met spoed overgebracht naar het 'Dijkzigt-ziekenhuis' te Rotterdam. De dok­ter in 'Refaja' zei: Wij kunnen hier niets aan hem doen.

In Rotter­dam werd hij opgenomen op de intensive-care-afdeling, ook werd hij direct aangesloten aan beademingsapparatuur. Zeven dagen werd er gevreesd voor zijn leven.

De doktoren zeiden dat hij veel te veel van zijn lichaam had gevergd en dat daardoor de longen het niet meer aankonden, zodat er veel te weinig zuurstof in zijn bloed kwam. Gelukkig mocht de ziekte een wending nemen en mocht hij geleidelijk aan weer wat opknappen.

Op vrijdag 24 november mocht hij weer thuis komen uit het zieken­huis, hoewel hij nog uiterst zwak was.

Hij schreef toen in het kerkblad van 30 november 1978:

"Geliefde kerkenraad, gemeente, catechisanten, groot en klein, van Hendrik-Ido-Ambacht en alle vrienden buiten de gemeen­te.

Zelf heb ik nog geen kracht om iets te schrijven, hoe graag ik het ook zou doen. Nu wordt het voor mij opgeschreven.

Bang was het mij, maar ook u, toen ik die woensdag 1 novem­ber, zo plotseling geplaatst werd aan de rand van de eeuwigheid en ik deze zwarte nacht met bewustheid moest inzien.

O, mijn geliefden, als ik toen nog bekeerd had moeten worden, had het niet meer gekund! Maar o, de waarde van in dat soevereine welbehagen Gods ingesloten te mogen zijn, de rust te mo­gen vinden in Sions betalende Borg, Die ook voor mij die nacht op Golgótha doorstreed, was de zoete rust in deze bange ure. Maar wie laat zich beschrijven, wat er in mijn hart omging, toen ik vrijdag 24 november, de pastorie weer mocht betreden.

*Wat zal ik, met Gods gunsten overlaan,*

*Dien trouwen HEER voor Zijn gená vergelden?*

*'k Zal bij den kelk des heils Zijn naam vermelden,*

*En roepen Hem met blijd' erkent'nis aan.*

Nu woont er in ons geen bidden, maar ook geen danken, we zijn maar doodgevallen schepselen. Maar de grote Gave Gods, dat Hij ons gaf een biddende en een dankende Hogepriester, aan de rechterhand des Vaders.

Genoeg hiervan, ik hoop ter zijner tijd, als de Heere mij kracht geeft en in het leven sparen wil, hier nog wel eens nader over te schrijven.

Dit is de behoefte van mijn hart, u hartelijk te danken voor de ontzaglijk vele liefde-blijken, zowel in het ziekenhuis, als bij mijn thuiskomst, aan mij bewezen. Dat doe ik ook namens mijn vrouw en kinderen. Liefde-blijken, hetzij in de vorm van een brief, telefoongesprek, bloemen, ansichtkaarten, fruit­manden, enz., alsook voor de giften in de vorm van geld, ter ondersteuning in de heel hoge ziekenhuiskosten.

Geliefde vrienden, toen ik zondagmorgen van achter ons raam de kerkgangers toezwaaide, drukte het mij op het hart; hoe ve­len, zonder grond voor de eeuwigheid, op reis naar de eeuwig­heid! O, wat is het nodig, hier in deze tijd wederom geboren te worden! Niet een misschien, of een ijdele hoop, maar alleen Christus' gerechtigheid, moet onze grondslag zijn, wil het wel zijn voor die grote eeuwigheid! Gods volk mocht maar dicht bij de dood leren leven, om in een weg van heiligmaking, te sterven aan de wereld en aan de zonden.

Ik heb, toen ik in het ziekenhuis was, geloofd, dat er vanuit de gemeente een gedurig gebed is opgegaan. Maar het grootste is geweest, dat ik de trouwe Gods, in Christus, heb mogen ervaren.

Ik moet gaan eindigen, weest allen, heel, heel hartelijk gegroet, van uw innig liefhebbende vriend en leraar, in zwakte en krachteloosheid."

Woensdag 14 maart 1979 mocht vader in de gemeente weer voorgaan. De tekst voor die avond was: "Mijne duive, zijnde in de klove der steenrotsen, in het verborgene ener steile plaats, toon Mij uw gedaante, doe Mij uw stem horen; want uw stem is zoet, en uw ge­daante is lieflijk" (Hooglied 2: 14).

Op 30 maart 1979 moest hij, nadat hij op 28 maart (biddag) nog twee maal voor de gemeente voorgegaan was, onverwacht weer in het zie­kenhuis worden opgenomen. Het zuurstof-gehalte in het bloed was weer veel te laag. De professor in het ziekenhuis zei toen, dat hij er niet meer op behoefde te rekenen, ooit weer te kunnen preken. Al­hoewel deze tijding geen kleine zaak was, mocht hij het in de hand des Heeren overgeven, gelovende dat de Heere almachtig is.

Geluk­kig mocht hij na twee weken, waarvan vijf dagen op de intensive-ca­re-afdeling, weer thuiskomen, alhoewel hij weer uiterst zwak was.

Na zijn thuiskomst schreef hij in het kerkblad van 3 mei 1979 voor het eerst weer een meditatie, met als opschrift:

*Liefde en genade.*

De tekst was: "In al hunne benauwdheden was Hij benauwd, en de En­gel Zijns aangezichts heeft hen behouden; door Zijne liefde en door Zijne genade heeft Hij hen verlost, en Hij nam hen op en droeg hen al de dagen vanouds". (Jesaja 63: 9).

Twee maanden later, op 12 juli 1979, ging vader, alhoewel nog erg zwak, voor het eerst weer voor in een huwelijksbevestiging. De daar­opvolgende zondagmorgen sprak hij over Jes. 42: 16b: "Ik zal de duisternis voor hun aangezicht tot licht maken, en het kromme tot recht".

Alhoewel hij met een vermoeid lichaam te kampen had, ging hij nu weer twee maal per week in de gemeente voor (zondagmorgen en woensdagavond).

Zondag 12 augustus 1979 mocht hij herdenken dat hij 12½ jaar gele­den voor het eerst de kansel beklom. In het kerkblad van 16 augustus schreef hij een dankbetuiging, hij schreef toen o.a.:

"Nooit heb ik kunnen denken, in het bijzonder in de periode die nu achter me ligt, dat ik dit nog zou mogen beleven. O, dat we toch maar in verootmoediging in de Heere mogen eindigen."

In januari 1980 was vader weer zo ver opgesterkt, dat hij, ondanks zijn blijvend zwakke gezondheid, toch weer drie maal per week in de gemeente kon voorgaan.

Het verval van land, volk en kerk was hem dikwijls erg opgebonden. In het kerkblad van 28 februari 1980 schreef hij een zeer ernstige me­ditatie over Zefánja 2: 14c: ,,...een stem zal in het venster zingen, verwoesting zal in den dorpel zijn..." Hij schreef toen aan het slot:

Mijn onbekeerde medereizigers, door de tijd naar de eeuwigheid. Waar vermaken wij ons mee? Zingen wij mee met die verwoestende tonen. Satan weet wel waarmee hij de mens moet bezig houden!

Nog maar een zeer korte tijd, en de rouwklagers gaan voor ons door de straten. En dan sterven met de verwoestende stem op onze lippen en een onvernieuwd hart? O, het zal wat zijn in de eeuwigheid te moeten ontwaken met een eeuwig: Had ik maar naar de stem des roepens van Gods Woord gehoord!

Want onthoudt dit wel, wij gaan om eigen schuld verloren! Het zal voor de nabij-komende wat zijn, op de hemel gerekend te hebben en dan te moeten horen: "Gaat weg van Mij, Ik heb u nooit gekend!" De vrucht zal hier in het leven openbaar moe­ten komen. Haast u, spoed u, want gelijk kaf gaat de dag voor­bij . Wat is het groot voor dat volk, dat door de HEERE hier ge­wogen wordt en de schuld thuiskrijgt. Die krijgen een Borg no­dig voor hun schuld en een God voor hun hart en die krijgen hier Gods eer te bedoelen en de oprechte, hartelijke liefde te betrachten. Die dragen smart (geen leedvermaak) over de breuk der kerk, en hebben toch een geestelijke éénheid als het gaat over het ware leven! Die mogen wel eens worstelen: "Wil ons nog overal verspreid, genadig weer bijeen vergaad'ren".

Nogmaals, volk des Heeren, hier mag het een rouwmare zijn vanwege het missen en derven van Gods tegenwoordigheid en innerlijke smart (als de Heere het nog geven wil). Eens zal alle roerdomp- en nachtuil-gehuil niet meer gehoord worden en er zal geen verwoesting meer in de dorpel zijn, maar eeuwige blijdschap zal op hun hoofd wezen. Zo vertroost elkander dan met deze woorden. Amen."

Nadat vader in november 1980 het huwelijk van zijn dochter Pieta en schoonzoon Ton had bevestigd, bevestigde hij op 6 augustus 1981 het huwelijk van zijn zoon Kees en schoondochter Margriet. Zo verlie­ten binnen één jaar twee kinderen het ouderlijk huis.

Op zondagavond 15 maart 1981 werd dhr. M. Verloop door vader in het ambt van ouderling bevestigd. De tekst was: "Waakt, staat in het geloof, houdt u mannelijk, zijt sterk". (1 Kor. 16: 13).

Kinderen hadden altijd een grote plaats in zijn hart. Daardoor hin­gen de kinderen erg aan hem. Ook het schoolleven had zijn warme belangstelling.

Een ernstige toespraak hield hij bij de herdenking van het 25-jarig bestaan van de 'Willem de Zwijger-school' op 11 september 1981. De tekst was: "Zet de oude palen niet terug, die uwe vaderen gemaakt hebben". (Spreuken 22: 28).

Blijdschap heerste er, toen op 4 februari 1982 het eerste kleinkind Anneke, dochter van Pieta en Ton, geboren werd. Vader was er klein onder, hij had niet gedacht dat ooit te beleven. De Heere heeft nog naar ons om willen zien schreef hij in het eerstvolgende kerk­blad.

Zaterdag 29 januari 1983 mocht hij zijn verjaardag herdenken. 's Avonds in de consistorie-kamer sprak hij nog een enkel woord. Sterk kwam in dit spreken het verlangen naar het hemelleven open­baar. Hij sprak o.a.:

"Er zal misschien iemand vragen: Ben je er dan altijd zo van ver­zekerd, dat je er eens zult komen?

Ach, het kan meer niet dan wel. Als het nog waar zal mogen worden, dat ik er ooit zal mogen belanden, dan zal ik met Bun­yan moeten zeggen: Dan zullen alle hemelklokken wel luiden.

Want denkt er om, dan zal het nog waar worden: In te gaan door die enge poort. "Want de poort is eng en de weg is nauw, die tot leven leidt." Maar er zijn ook ogenblikken, dat ik het ze­ker mag geloven, dat ik niet gemist zal worden. Omdat de Heere me toch wel eens een keertje die naam heeft doen lezen: Niet gekocht door goud, noch door zilver, maar door dat dier­baar bloed van dat onbevlekte Lam. Als dat waar gaat worden, dan kan er wel eens een trek in mijn hart wezen: "O HEER', wanneer komt die dag, dat ik toch bij U zal wezen, en zien Uw aanschijn geprezen."

14 April 1983 werden onze ouders opnieuw verblijd met de geboorte van een tweede kleinkind, Arie, zoon van Kees en Margriet.

Onverwacht moest vader op 19 mei 1983 weer in het ziekenhuis wor­den opgenomen, omdat, door een infectie, de zuurstof uit zijn bloed verdween.

Na een spoedig herstel mocht hij 27 mei het ziekenhuis weer verla­ten. Toch zijn we nog niet door de dood weggenomen. De Heere weet welk juk wij hier dragen moeten, schreef hij in het kerkblad.

Nadat hij de zomer van 1983 door geworsteld is met een uiterst zwak en steeds zwakker wordend lichaam, moest hij 23 november 1983 weer in het 'Dijkzigt-ziekenhuis' worden opgenomen.

Zijn laatste Predicatie hield vader op zondagavond 6 november over zondag 22 vraag 57 en 58 van de Heidelbergse Catechismus.

Het thema van de Predicatie was: *De eeuwige gelukzaligheid van Gods volk* met als onderverdeling:

1e. Direct bij het sterven reeds; 2e. Het geloof verwacht de opstanding des vleses; 3e De eeuwige ge­lukzaligheid.

Gedurende de Predicatie was er in zijn spreken een steeds sterker verlangen om ontbonden en met Christus te zijn.

Verschillende mensen zeiden na afloop van de dienst: Het kon wel een afscheids-Predicatie zijn!, niet wetend dat het er ook een was.

**8. Zijn ziek- en sterfbed**

Zoals in het vorige hoofdstuk vermeld, werd vader woensdag 23 no­vember weer in het ziekenhuis opgenomen. De vermoeidheid was zo groot, dat alles voor hem te veel was. De doktoren zeiden dat zowel hart als longen totaal versleten waren.

Zelf was hij ook aan het einde. Ik ben uitgepreekt en uitgebeden, was zijn zeggen' op de eerste dag dat hij in het ziekenhuis lag. Dinsdag 13 december werd hij door een verpleger in bewusteloze toestand naast het bed gevonden. Hij was van de stoel afgegleden. Met spoed werd hij naar de intensive-care afdeling gebracht, waar er een gevecht om zijn leven begon. Zeven dagen heeft hij toen in coma gelegen. Dagen van angstige spanning, zonder dat er tekenen van leven te bespeuren waren. De doktoren haalden hun schouders op en zeiden: We zijn nu begonnen maar of het zin heeft ...?

Als door een wonder mocht hij na die zeven dagen langzaam weer uit de coma ontwaken. En... , tot grote verwondering van de doktoren, waren de hersenen niet beschadigd.

Nadat hij helemaal uit de coma bijgekomen was, probeerden de dok­toren hem weer, eerst met korte pozen, van het beademingsapparaat af te krijgen. Dit gelukte in het begin niet en de doktoren haalden de schouders op. 19 januari kon hij, tot verbazing van de doktoren, on­verwacht van 's morgens half zeven tot 's avonds acht uur van de be­ademing af en reeds de volgende dag geheel.

Voor zijn geestelijk leven had hij na de coma dikwijls tijden dat hij zich mocht verlustigen in die Persoon, Die hem gekocht had met ziel en lichaam.

Op 26 januari 1984 mocht vader de intensive-care afdeling verlaten en op 29 januari herdacht hij zijn 61ste en laatste verjaardag, met een lichaam, zoals hij dikwijls uitdrukte, dat te moe was om te leven.

1 februari 1984 werd het derde kleinkind geboren. Gerda, dochter van Ton en Pieta. Toen vader het kind in het ziekenhuis voor het eerst zag, zei hij direct: Kind, jou zal ik niet meer dopen! Maar direct liet hij hierop volgen: Dat is niet erg, hoor! Als je maar in de Naam des Heeren gedoopt mag worden.

Op donderdag 16 februari mocht hij, nadat hij twaalf weken in het ziekenhuis geweest was, weer thuis komen. Alhoewel hij uiterst zwak en vermoeid was, was hij toch blij dat hij thuis mocht komen. Dat het maar zo kort (twaalf dagen) zou zijn, had niemand gedacht.

De eerste dagen ging het naar omstandigheden vrij goed, maar na een week verslechterde zijn toestand zienderogen, zodat hij zelf ook ging geloven dat het sterven ging worden. Daarop ging hij ons ook voorbereiden.

Vooral op vrijdag 24 februari was hij erg ziek en dacht hij dat hij zou sterven. De twee laatste regels uit Psalm 73 vers 12 (berijmd) waren steeds bij hem:

*En mij, hiertoe door U bereid,*

*Opnemen in Uw heerlijkheid.*

Op die vrijdag kwam ouderling W. Stoop. Vader zei tegen hem dat het sterven zou worden. Hij had het erg benauwd naar het lichaam, maar ruim naar de ziel. Vaak bad hij voor zichzelf dit versje:

*O Vader, dat Uw liefd' ons blijk';*

*O Zoon, maak ons Uw beeld gelijk;*

*O Geest, zend Uwen troost ons neer;*

*Drieënig God, U zij al d'eer.*

Vanaf die dag is moeder met ons als kinderen, om beurten, dag en nacht bij hem geweest. Hij moest steeds geholpen worden, en dat kon ze niet meer alleen.

De zaterdag en de zondag zijn voorbij gegaan met erg veel benauwd­heid naar het lichaam. Op zondag heeft hij nog tweemaal een versje opgegeven voor de kerkdienst; 's morgens Psalm 102 vers 11 en 's avonds Psalm 136 vers 1. Hij mocht, ondanks de benauwdheid van zijn lichaam, zichzelf wegcijferen (wat hij altijd deed) en van zichzelf afwijzen. Zondagsavonds heeft hij een poosje naar het voorlezen van de preek geluisterd. Dit was zeer naar zijn hart; halverwege moest moeder de kerktelefoon uitzetten omdat hij te moe werd.

In de nacht van zondag op maandag was vader erg ruim gesteld en hij vroeg of moeder een gedeelte uit Openbaring 21 wilde lezen. Dit hoofdstuk handelt over de nieuwe hemel en de nieuwe aarde. Dat heeft ze gedaan totdat hij zei: Zo is het goed. Later sprak hij: *Vrouw, het wordt sterven, hoor!*

Omdat hij tevoren nooit iets had willen re­gelen en wij dus ook niets wisten, vroeg moeder of hij nog wensen had. Hij zei toen: Vraag maar of Ds. van Roon en Ds. Bijkerk me willen begraven.

Op maandagmiddag is Ds. van Roon heel even geweest. Hij vroeg: Wel vriend, hoe is het?

Het antwoord was: "Zalig zijn zij, die geroe­pen zijn tot het avondmaal van de bruiloft des Lams".

Ze hebben nog samen gesproken en daarna zijn moeder en Ds. van Roon ieder aan een kant van het bed op de knieën gegaan. Ds. van Roon heeft toen een kort gebed gedaan waarop hij zelf ook 'amen' zei.

Nadien is ouderling Stoop nog geweest. Bij het weggaan vroeg zijn dochter: Moet u geen gebed doen? Dat geloof ik niet, antwoordde Stoop. Daarna vroeg hij het aan vader, die antwoordde: *Nee, dat hoeft niet meer, want ik heb een biddende en dankende Hogepries­ter.*

Tegen het einde van de middag vroeg vader of moeder ons (de kinde­ren) roepen wilde, omdat hij ons allemaal nog een afscheidskus wilde geven.

's Avonds heeft hij het erg benauwd gehad naar het lichaam. Dikwijls riep hij toen: *"Kom Heere Jezus, ja kom haastiglijk".*

Toen de dokter voor de derde maal op die dag kwam, had hij het zo benauwd dat we dachten dat hij stierf. Toch kwam hij weer bij en was nog erg helder.

Later op de avond heeft hij nog vreselijke aanvallen van de satan ge­had, die hem - als hij gekund had - zou hebben verslonden.

Moeder heeft toen ouderling Stoop, die beneden was, naar boven geroepen. Hij heeft toen op zijn knieën voor het bed een gebed gedaan waarin hij de satan heeft mogen schelden.

Daarop is vader direct rustig ge­worden. Het was zichtbaar dat de satan van hem week. Hij vroeg toen of we hem op zijn zij wilden leggen. Nadat we dit gedaan had­den, heeft vader zijn ogen gesloten om ze hier op aarde nooit meer open te doen. Rustig en kalm is hij om kwart over elf ontslapen.

"Zalig zijn de doden, die in den Heere sterven, van nu aan. Ja, zegt de Geest, opdat zij rusten mogen van hunne arbeid; en hun­ne werken volgen met hen."

**Predicatie uitgesproken door Ds. M. van Roon van Capelle aan den IJssel, tijdens de rouwdienst, voorafgaande aan de begrafenis.**

Wij vragen de gemeente een ogenblik van hun zitplaats op te staan, daar de overleden predikant, onze geliefde ambtsbroeder, de gemeente zal worden ingedragen. Allen in eerbiedige stilte.

Laten wij deze zeer droevige plechtigheid aanvangen, door met elkaar te zingen Psalm 90: 1:

*Gij zijt, o HEER', van d'allervroegste jaren*

*Voor ons geweest een toevlucht in gevaren.*

*Eer berg en rots uit niets geboren waren,*

*Eer d' aarde rustt' op hare grondpilaren,*

*Van eeuwigheid, o God, die eeuwig leeft,*

*Zijt Gij de God, die eind' noch oorsprong heeft.*

Wij lezen met u een klein gedeelte uit de Heilige Schrift, hetwelk u vindt opgetekend in de Openbaring van Johannes, het negentiende hoofdstuk, daarvan de eerste tien verzen.

Gebed.

Geliefde rouwdragende weduwe, met uw kinderen.

U moet, weduwe, in gaan leven wat u in deze dagen beleefd hebt en u, als kinderen, hebt uw vader verloren. Ook zijn er reeds van het na­geslacht, die op zijn knie gezeten hebben en aan zijn hart vertroeteld zijn geworden. Ach, zij zullen hun grootvader hier in de bewustheid niet kennen.

Gemeente, we zijn hier in diepe droefheid bijeengekomen. Het zal onderscheidenlijk ingeleefd en beleefd worden. Treurende van hart, medelevende van hart en op onderscheiden wijze wordt het voor een elk doorleefd.

Ook de kerkenraad, die zijn herder en leraar moet missen. Steeds was hij weer het middelpunt, de vraagbaak, ook om een besluit te mogen nemen, op grond van het Woord. Ook u bent deze week een grote steun kwijtgeraakt.

We zijn zelf oog- en oor-getuigen geweest, toen we maandagmiddag jl., zijn worstel- en strijdperk aanschouwden, niet alleen naar het li­chaam, maar ook bij tijden de zware worstelingen zijner ziel. Toch waren er ook ogenblikken dat het oog des geloofs weer ontsloten mocht worden. Hij sprak met ons over de tekst, die hij ook op de beademings-afdeling in het ziekenhuis steeds bij zich had en ons toen ook al vertelde. Daarom staat deze tekst op de kaart vermeld. Laten we daar een klein ogenblik bij vertoeven.

U kunt deze tekst opgetekend vinden in Openbaring 19, het midden­gedeelte van het 9e vers:

"***Zalig zijn zij, die geroepen zijn tot het Avondmaal van de bruiloft des Lams".***

Geliefde rouwdragende familie, gemeente en kerkeraad, als ook zo­als we vertegenwoordigd mogen zijn in de verwantschap aan deze ge­meente.

Hier is een engel aan het woord, één van de zeven engelen, van wie ook in het 17e hoofdstuk sprake is. Hier sprak dus een engel tot Jo­hannes. Waar vertoefde Johannes? Johannes verkeerde als een ban­neling op het eiland Patmos. Ach, de ware kerk, de uitgestoten knechten zijn ook gelijk als Johannes op het eiland Patmos was, één­lingen in het leven. Recht éénlingen, want die nog de leer der waar­heid in recht en wet uitdragen en huldigen met hart en ziel, zijn vaak verachtelingen. Ze worden zo vaak miskend. Het hoeft zo zwaar niet. Johannes was op 's Heeren dag, in de Geest, op het eiland Pat- mos en te midden van alle zorgen die Johannes had, waren zijn ziels­uitgangen naar de zeven gemeenten, die hij zo liefhad. Ook uw her­der, uw man en vader, die hier voortdurend de kansel betrad, was in de geest menigmaal in afzondering. Want gemeente, er wordt veel in het verborgen op de knieën geworsteld, in de stilte van de kamer en op de aarde gekropen, omtrent de zorg van de arme zielen der mede­reizigers naar de eeuwigheid.

Als Johannes daar was, hoorde hij een stem van achter hem. Wij denken zo vaak, dat wij vergeten worden en dat God ons niet hoort en de Heere ons niet ziet, maar Hij speurt Zijn getrouwen na. En nu mocht Johannes de Koning der Kerk aanschouwen, Die sprak als met een stem van een grote bazuin, wandelend in het midden der kandelaren en Hij had de zeven sterren in Zijn rechterhand. Dat wil dus zeggen, dat, al heeft u geen herder meer, Hij toch de Getrouwe en de Waarachtige blijft, Die de zeven sterren, dat waren die zeven leraars, in Zijn hand heeft. Maar Hij was ook wandelend in het mid­den der kandelaren, bekleed met een rein wit kleed. Waar ziet dat op? Dat ziet op Zijn hogepriesterlijke bediening. Hij was aangegord met een gouden gordel, hetwelk heenwijst naar Zijn koninklijke macht en heerlijkheid. Ook ging er een tweesnijdend scherp zwaard uit Zijn mond. Dat wil zeggen: Zijn woord van waarheid, waarach­tigheid en getrouwheid. Nu zond Hij ook Zijn engel aan deze Johan­nes, die daar vertoefde op Patmos. Deze engel sprak tot hem: *"Schrijf, zalig zijn zij, die geroepen zijn tot het Avondmaal van de bruiloft des Lams".*

Was uw geliefde man, vader, grootvader, herder en leraar, zulk een zalig mens? Ach, van nature is er geen zaligheid in ons. Wij zijn door onze diepe val in Adam in een rampzalige staat gekomen. Men zegt wel eens: O, zalige val. Toen ik dat eens las, zelfs nog van iemand die door gaat voor rechtzinnig, sloeg het mijn hart. O, rampzalige val. Want onze val is een rampzalige val. Ook uw man, vader, grootva­der, herder en leraar, lag in die rampzalige staat begrepen. Hoe kan dat nu, dat hier staat: 'Zalig'?

,Zalig' wil zeggen: Gelukzalig. Dus in het woordje zalig ligt de ge­luksstaat van Gods Kerk en Volk verklaard. Waarin is die geluks­staat van Zijn Kerk en Volk begrepen? In de soevereiniteit van God. Krachtens Zijn eeuwig welbehagen was God bewogen in Zichzelf, om vanuit die rampzalige staat, waarin de zondaar gevallen is en ligt, Zich, in Christus, op grond van het eeuwig en vast Verbond, een volk te verkiezen. In onze tekst staat dus het woordje 'zalig'. We beginnen dus uit de grondslag van het eeuwig welbehagen Gods. Wij allen tesamen hadden, als God geen redenen genomen had uit Zichzelf, nooit zalig kunnen worden. Wat komt daarin dus openbaar? Daar komt in openbaar de grote liefde Gods, dat er een verkiezende gena­de en een verkiezende liefde Gods is. Wat wil dat zeggen, geliefde vrienden? Dat wil ons zeggen, de liefde, dat als die poort mag open gaan, wij, op grond van verkiezende genade, nog zaligheid kunnen vinden. Dat wij zaligheid kunnen verkrijgen en dat op grond van die enige Borg en Middelaar.

Nu staat hier: "Zalig zijn zij, die geroepen zijn".

Ach, er is, dat weet u allen en daar komt u lang genoeg voor onder de Waarheid, een tweeërlei roeping. Een uitwendige roeping die uit gaat door het Woord, tot ons allen. Hier is steeds, zowel door uw voorgaande her­der en leraar, welke bijna tien jaar geleden ook hier opgebaard stond, alsook door de overledene, de prediking uitgegaan: "Bekeert u, bekeert u!" U weet toch dat dit honderd vier en veertig maal in het Woord van God vermeld staat. "Bekeert u, bekeert u, want waarom zoudt gij sterven". Hoort u, dat is de uitgang. En als wij die roepende stem niet zullen gehoorzamen, komt de mens zichzelf uit te sluiten. Waarom? Wel, als wij dus Zijn roepstem niet ter harte zullen nemen, zal Hij moeten zeggen: "Ik heb u nooit gekend; gaat weg van Mij". Hij laat Zijn Woord prediken tot mensenkinderen.

Maar er is ook een inwendige roeping. En nu in die Goddelijke roeping mocht ook uw man, uw vader, uw herder en leraar, ja ons aller vriend, onze broeder in de bediening van het Woord, begrepen zijn. Hij heeft het oordeel zijner zonden aan moeten nemen.

"Zalig zijn zij, die geroepen zijn". O, mijn vrienden, een geroepene Gods, die hier de vloek der wet, die hier het oordeel zijner zonden, uit God en door God gewerkt, in het hart moet aannemen. Men zegt wel eens: Je moet met Jezus beginnen, maar denkt erom, als God ze roept, brengt Hij ze in het stof en in de vernedering. Die geroepenen gaan, door die wederbarende genade Gods, het oordeel van hun zon­den leren kennen. Ach, wat zou het groot zijn, geliefden, als die spra­ke nog eens uit mocht gaan. Die sprake, van deze dag, dat het allen gezet is te sterven, gelijk uw overleden leraar, die hier eertijds op de kansel stond. Dat er nog een sprake van deze overledene mocht uit­gaan, om in die middellijke weg, u eens te bepalen bij dood en eeu­wigheid. U weet het toch, dat sterven God ontmoeten is!

Kinderen, er zijn er nogal wat opgekomen, zal je het niet vergeten, dat heeft je herder en leraar uitgedragen. Sterven is God ontmoeten, dat is een eeuwigheid, buiten God. Dat heeft je herder en leraar, in jullie midden steeds verkondigd. Dat heeft hij aan mogen nemen, uit God vandaan. Hij heeft het oordeel van zijn zonden leren kennen. Jeugd, je hebt misschien weleens gezegd, toen hij hier op de kansel stond en preekte: Zeg maar amen, ik heb er allang genoeg van, zeg alstublieft maar amen. Hij heeft uw hart liefgehad met een innige liefde. En nu was hij ook geen volmaakte man, hoor, maar hij was uit die roeping Gods, van eeuwigheid gekend. Maar hij had ook een roe­ping, een roeping om u hier het oordeel te verkondigen.

Nu staat hier: "Zalig zijn zij, die geroepen zijn".

Ach, "die geroepen zijn"; mag u Hem ook kennen? De overledene was zo'n geroepene, die in de levendmakende daad des geloofs, zijn God heeft Ieren ken­nen. Waar ligt dat in begrepen? Niet in de schade van de zonde, want er wordt veel een God gezocht vanwege de schade van de zonde. Maar dan leeft men de schande van de zonde in. Die geroepen wor­den, leren het kennen uit het heilig recht van God. O, die Goddelijke deugden krijgen zo'n waarde! Die Goddelijke deugd van Zijn heilig­heid wordt zo blinkend voorgesteld. Dan verliest u uw godsdienst; dan verliest u uw aanschijn; dan verliest u uw waarde in uzelf. Hij heeft zalig mogen worden. Dat is zalig, hoor! Dan gaat het woordje ,zalig' uitblinken. Als men dat plekje mag krijgen, om stof te worden voor God, gaat dat dat volk wat zeggen, hoor! "Zalig zijn zij, die ge­roepen zijn". Dan gaan ze inleven: "Dies ben ik, Heer', Uw gram­schap dubbel waardig". Waarom? Zij missen God, door eigen schuld. Maar 'zalig', dat is een zalige plaats, dat is zaligheid. Dan moet u dus het woordje ,zalig' niet zoeken in een Hallelujah, maar die komen met: "Dies ben ik, Heer', Uw gramschap dubbel waardig".

Kijk, dat mocht de overledene, bij God vandaan kennen, door de be­diening van die eeuwige en dierbare Geest. Dan maakt God Zelf plaats voor het werk van die Middelaar, van die gezegende Borg, van die eeuwige Bloedbruidegom. Hij gaat het hart schikken en richten.

Hij zegt het zo helder: "Zalig zijn zij, die geroepen zijn tot het Avondmaal van de bruiloft des Lams".

Wat wil dat hier zeggen? In de oude, oosterse trant genomen, was het avondmaal het maal, waar­bij het gezin tesamen was. Als er dan een vreemdeling op straat liep, die een verblijfplaats zocht, was de deur altijd open. Dan mocht men binnen komen en aanzitten aan die dis van het gezin. Dat wil zeggen: Dan werden ze, gedurende die tijd, opgenomen in dat gezin.

En nu staat hier: "Zalig zijn zij, die geroepen zijn tot het Avondmaal van de bruiloft des Lams". Christus is die ware Bruidegom, die Bloedbruidegom. Hij heeft Zichzelf dood-geliefd aan het vloekhout voor een verbrokene van harte en een verslagene van geest. Ach, daar heeft die dierbare Borg, de zonden verzoenend, aan het vloek- hout willen hangen. Daar heeft Hij, schuldbetalend, alles aange­bracht, wat voor ons nodig is tot herstelling. Hij heeft die Goddelijke deugden opgeluisterd. Hij, Die ware Bloedbruidegom, Die de deug­den des Vaders heeft verheerlijkt. Ach, het is de diepte van het lief­dehart Gods, dat Hij Zijn eniggeboren Zoon niet gespaard heeft.

Wij gaan de lijdensweken tegemoet, waarin ons gepredikt wordt van die gezegende Bloed-Immanuël, Die Zich gegeven heeft tot een rantsoen voor velen. En nu heeft die Bloedbruidegom Zich een Kerk geliefd uit de eeuwigheid. Wat is nu die bruiloftsdag? Dat is die evangelie-dag, die ontsloten is. Waarin? Daarin, dat als nu een ellen­dige, verlorene-in-zichzelf, wat mag eigenen van de doem-, vloek- en helwaardigheid, dan wordt het een evangelie-dag. En als die evan­gelie-dag ontsloten wordt, dan gaat er voor die arme zondaar, een ge­zegende volheid open. Dan gaat het hart Gods zich openen. Hebt u het weleens mogen ervaren? Dat heeft de overledene gepredikt, voor schuldigen, die door de doemschuld in zichzelf geen bestaan hebben voor God. Dan kan het liefdehart van God zich gaan openen.

Hoort maar (het is me altijd zo zoet geweest, als Christus het welbe­hagen Zijn Vaders ontvouwt), dan zegt Hij: "Ik dank U, Vader, Heere des hemels en der aarde, dat Gij deze dingen voor de wijzen en verstandigen verborgen hebt en hebt dezelve de kinderkens ge­openbaard". En wat zegt Hij tot Zijn ellendigen: "Verblijdt u veel meer, dat uwe namen geschreven zijn in de hemelen". Zijn naam stond op de liefderol van het liefdehart van God. Kijk, dan gaat de evangelie-dag waarde krijgen! Dan krijgt het evangelie inhoud. Ach, dan wordt het zoet. Waarom? Wel, hierom, omdat u zalig kunt wor­den, uit God vandaan. Voor die arme, die ellendige, gaat de zalig­heid open. Want die is uit God gevloeid, de Eerste Persoon in de hei­lige Drieëenheid, opdat Hij Zijn liefdehart kon gaan openbaren op die evangelie-dag van het Avondmaal van de bruiloft des Lams. God had een welgevallen in de Zoon Zijner eeuwige liefde.

Dan gaat open: "Alzo lief heeft God de wereld gehad, dat Hij Zijn eniggeboren Zoon gegeven heeft, opdat een iegelijk die in Hem ge­looft, niet verderve, maar het eeuwige leven hebben". Dan gaat God Zijn liefdehart ontvouwen.

Dat heeft uw overleden voorganger mo­gen kennen. Dat heb ik hem horen vertellen, toen hij, naar ik meen, zestien jaar oud was. Toen sprak hij over die dingen. Het is wel veel jaren geleden, maar toen sliepen we met z'n drieën, bij zijn ouders thuis in één bed. Die andere vriend leeft ook niet meer. Ach, dan ver­telde hij van de werken Gods aan zijn ziel. En als hij verklaarde wat hij in Christus vond, ging het Evangelie, in zijn rijkdom en in zijn ge­zegende volheid, open. Op zulke ogenblikken doen ze een keus. Welke keus? Wel, als je dan zou vragen, op grond van de Schrift: "Wilt gijlieden ook niet weggaan?" Dan zouden ze ontkennend ant­woordden, want ze hebben geen plekje meer in de wereld, ze kunnen niet meer terug in hun godsdienst. De hefboom is neergelaten. Dan ligt er wat in hun hart. Kunt u meedoen? Hij mocht iets kennen van: "Tot Wien zullen wij heengaan?" Toen die vraag gesteld werd, was het een dolksteek voor de discipelen. Ze waren in hun verslagenheid helemaal op Hem aangewezen. "Tot Wien zullen wij heengaan? Gij hebt" - ligt het in uw hart? - "de woorden des eeuwigen levens". "Gij zijt de Christus, de Zoon des levenden Gods". Hij verklaart deze woorden aan het hart, want dat was hun uitgang.

"Zalig zijn zij die geroepen zijn tot het Avondmaal van de bruifloft des Lams". Nu zijn er velen met de keus geholpen. Maar deze man, deze vriend, uw man, uw vader, had er niet genoeg aan. Wat zou het groot zijn, daar ook deel en kennis aan te krijgen. Ach, daar kon hij het niet mee doen, maar hij moest in dat bloed van dat Lam opgelost worden. Zij worden nu zo hongerig, zij worden nu zo dorstig. Zij gaan dorsten en hongeren naar de gerechtigheid van Christus.

Dan komt weer dat woordje 'zalig' naar voren. Ik vind het weer terug in de Schrift: "Zalig zijn zij die hongeren en dorsten naar de gerech­tigheid; want zij zullen verzadigd worden". Er is in God geen mis­schien. Er is in God een volheid! Er is in God een waarheid! Nu mocht hij dat ook op die evangelie-dag leren kennen. De Bloedbruidegom heeft die toornengloed geblust, in het bloed Zijns Verbonds. Hij heeft de gramschap des Almachtigen gedragen en verdragen, opdat Hij de gramschap van de hittige toorn zou wegdragen.

"Wie is Deze, Die van Edom komt, met besprenkelde klederen, van Bozra? Deze, Die versierd is in Zijn gewaad? Die voorttrekt in Zijn grote kracht? Ik ben het Die in gerechtigheid spreek, Die machtig ben te verlossen. Waarom zijt Gij rood aan Uw gewaad? en Uwe klederen als van één, die in de wijnpers treedt? Ik heb de pers alleen getreden en er was niemand van de volkeren met Mij". Ach, daardoor heeft Hij een eeuwige overwinning aangebracht. Hij heeft daarin een eeuwige overwinning verworven. De poorten der hel heeft Hij gesloten en het oordeel uitgedragen . Er wordt zoveel over de barmhartigheid van God gesproken, alsof we die zomaar op kunnen rapen. Maar, de barmhartigheid van God gaat alleen open in die Bloedbruidegom, in die enige Middelaar, Christus Jezus. Als Hij ze nu eens daarin gaat betrekken en ze mogen het dan verliezen, dan is het zalig.

We hebben er gisteravond nog een paar woordjes van gestameld: "Opdat wij de zonden afgestorven zijnde, der gerechtigheid leven zouden". Wat is dat? Die eindigen met alles, met de ganse verworven arbeid van die Middelaar, in de dood van Christus. Hoe dan? Wel, die gaan God eren. "Uw doen is rein, Uw vonnis gans rechtvaardig".
Voor degenen, die hier in de dood terecht komen en in de dood van Christus de dood vinden, is Hij de Gerechtigheid. Hij verwierf een eeuwige gerechtigheid. "De zonden afgestorven zijnde en der gerechtigheid leven zoude". Dan gaat de hand op de mond, dan is de spraak over. Dan komt er een zwijgende, onder het recht van God, die niets meer heeft te verklaren. Ach, dan zijn ze des doods waardig. Dan eren zij het recht, billijken Zijn majesteit en huldigen Zijn heiligheid, omdat ze in die aangebrachte gerechtigheid mogen ervaren: "Zalig zijn zij, die geroepen zijn, tot het Avondmaal van de bruiloft des Lams". Zalig ogenblik, niets te wezen voor die God. Ach, dat God eerst, naar recht en naar gerechtigheid, in Christus, ze in dat verbond oplost en insluit, opdat de tekenen des verbonds daarin krachtig worden.

Het is niet alleen genoegzaam om te verkeren op het erf des ver­bonds, maar ze moeten door dat verbond Christus ingelijfd worden, ten eeuwigen leven. Dan sprengt Hij, door het dierbare geloof, hun dat bloed van Christus op het hart. Gereinigd in Hem, bekleed met Zijn gerechtigheid, opdat ze deel krijgen aan Christus. Zij eten hun honger, hun kommer, namelijk al hun zonden weg aan Christus. Aan Hem, Die gezegende Middelaar.

Dat onderhoudt Christus voor Zijn Kerk. Daarom is de overledene, zeiden we, ook een geroepene geweest, die roeping en zending ver­kregen had. En nu waren hem Woord en Sacrament op de hand ge­zet. Het Woord in zijn werkende kracht, opdat het Woord zondaars, door het zwaard van Gods gerechtigheid, zou vellen. Maar ook het Sacrament is daarin gegeven, tot een versterkende kracht. Nu mag die Kerk, door het Sacrament, hun geloof versterken. Dat is ook een deeltje geweest in zijn leven, want zij komen zichzelf nooit te boven. Dan komt er een sterfpad in dit leven. Een sterfpad, om door het Sacrament hun geloof te versterken aan de Dis des Verbonds, opdat Christus Zijn hulpbehoevende, arme en nooddruftige Kerk hier on­derhoude in dit leven. Hij laat ze niet omkomen. Dat mocht hij hier door het geloof kennen.

Maar nu: "Zalig zijn zij, die geroepen zijn, tot het Avondmaal van de bruiloft des Lams".

Dat ogenblikje is voor hem aangebroken. Het was een strijd- en worstelperk van ziel en lichaam samen, maar toen hij de adem mocht uitblazen, zijn daar de engelen geweest, die hem gedragen hebben in de schoot van Abraham. Dat wil zeggen, in de schoot der Kerk. Nu mag hij eeuwig zingen. Hij weet van ons en van u niet meer. Hij weet van u, als kinderen niet meer, van u, als broer, zwager, of in welk verband ook, niet meer. Hij mag nu eeuwig aanzit­ten aan die Dis des Verbonds! Hij mag Hem eeuwiglijk aanschou­wen! Dat zal wat zijn geweest!

Nu is hij verlost van de strijd in het leven en van de strik van de we­reld. Maar wat zal het grootste zijn geweest? Ach, mochten we, door het geloof (we hadden het er deze week nog over met Ds. Smits), het in het leven eens ervaren, om onszelf helemaal te verliezen in God. Wat wil dat zeggen? Dan is hij zichzelf kwijt en dan zijn de zonden weg. Nu heeft hij zich eeuwig verloren in God. Hij behoeft nóóit meer te zondigen, dat is het grootste wat er is. Dat is het heerlijkste wat er is. Nu is hij ontheven van alle zonden. Nu mag hij eeuwiglijk delen in de gemeenschap Gods, in Christus. Opgelost in een enig en Drieënig Verbondsgod. Wat zal dat zijn geweest! "Hetgeen het oog niet heeft gezien, en het oor niet heeft gehoord, en wat in het hart des mensen niet is opgeklommen, hetgeen God bereid heeft dien, die Hem liefhebben".

Ik begrijp, dat u hem weleens terug zult verlangen, om uw zorg en smart uit te wisselen. Maar, bij die God van uw man kunt u altijd te­recht. Bij die God van uw vader kunt u met alle noden en zorgen te­recht. Bij die God van hun grootvader kunnen straks de kleinkinde­ren terecht.

Gemeente, de overledene mocht dat Woord uitdragen en heeft het in uw midden verkondigd. We kunnen er vanmorgen niet over uitwijden, daarom hebben we er maar iets van gezegd. Zult u bedenken, dat hij dat Woord uitgedragen heeft. Het Woord van God, als een twee-snijdend scherp zwaard. Hij was ook een geroepene, om daar­uit Woord en Sacrament in uw midden te brengen. Hij heeft die Ver­bonds-dis menigmaal aan mogen richten, om te staan in de plaats van de Koning der Kerk. Hij mocht dan de mond zijn van de Koning der Kerk, om in dienende liefde, u te dienen, met al zijn zwakheden en met al zijn gebreken. Bedenkt, dat, als wij zo dadelijk opstaan en naar de groeve gaan, daar nu alle zwakheden, alle gebreken en alle tekorten worden begraven.

Ik wandel nog wel eens op de kerkhoven. En dan staat er: "Rust in vrede"; "Hier rust mijn geliefde in vrede"; "Daar rusten mijn gelief­de panden". Maar, als het eens waarlijk zou onderzocht worden, wat zullen het er maar weinig zijn, voor wie op het graf echt kán staan; "Rust in vrede".

Ik stond deze week aan de geopende groeve van mijn moeder, 82 jaar oud. Zij lag daar en ik zei, nadat ik het aan vader, broers en zuster ge­vraagd had: Mag ik haar toedekken aan deze zijde? Toen we daar stonden, hebben we een handje zand genomen en uit mogen spre­ken: "Daar rusten de vermoeiden van kracht".

Waarom? Omdat haar ziel rust in de stilte van de eeuwigheid. In de schoot van een enig, Drieënig God. Maar in het graf rust haar vlees in hope. Daar rust haar vlees tot aan die jongste dag, opdat ze met lichaam en ziel het heerlijk lichaam van Christus gelijkvormig zal mogen zijn. Dan zullen die graven geopend worden en zal ook uw man en vader, uw voorganger met lichaam en ziel tezamen, die Koning der Kerk eeuwiglijk de kroon toewerpen in het: "Gij, hebt ons Gode gekocht met Uw bloed". Dan zal hij eeuwig die kroon neerwerpen in het:

*"Lof zij den God van Israël,*

*Den Heer, Die aan Zijn erfvolk dacht,*

*En door Zijn liefderijk bestel,*

*Verlossing heeft teweeggebracht".*

Weduwe, we kunnen er maar van stamelen. U heeft veel leed, zorg en ellende met uw man gedeeld. Maar u heeft ook met hem mogen delen in de liefde en in de blijdschap, wat zijn ziel en het tijdelijke be­trof. Dat die God des verbonds u sterke, opdat u ook, al gaat er hier een scheiding vallen, toch nog eens een geroepene mag zijn tot het Avondmaal van de bruiloft des Lams. Dan zou het maar een tijde­lijke scheiding zijn. Ach, leert dan ook hier sterven, opdat u uit het sterven, in die gestorvene Christus, maar ook in die opgestane Borg, nog eens het leven mocht vinden, om met dat geestelijk lichaam van Christus verenigd te worden.

Kinderen, uw vader zal ook wel zijn liefde-vermaningen hebben doen uitgaan. Ach, als uw hart nu gehecht is aan de wereld, bedenkt dan dat dat een droefheid voor uw vader was. Dat was een droefheid voor zijn arme ziel. Maar het is een grotere droefheid voor God. Nu zullen er wel tranen geschreid worden, maar "de droefheid naar God werkt een onberouwelijke bekering tot zaligheid; maar de droefheid der wereld werkt de dood". Dan zal het ook zijn: "Zalig zijn zij, die geroepen zijn, tot het Avondmaal van de bruiloft des Lams".

Geliefden, zoals u hier als bloedverwanten in ons midden zijt. Be­denkt, ook u moet eenmaal verschijnen voor die Rechter van hemel en aarde. Wat zal het zijn: óf aan de rechter-, óf aan de linkerzijde. De moordenaar mocht uitroepen: "Gedenk mijner, als Gij in Uw Koninkrijk zult gekomen zijn". Hij heeft daar gehangen van 's mor­gens negen uur tot drie uur in de middag. Hij mocht alles doorleven. Dan zou ik u op willen wekken: Dat uit het sterven van deze geliefde, ook een sterven geboren zou worden.

Kerkenraad, het zal in de tijd wel openbaar komen, welk een zorg hij ook gedragen heeft. Hij was geen volmaakt man en ik ben geen vol­maakt man. Er is geen volmaakt mens op de aarde. Maar ach, dat u veel, veel bij elkaar mocht kruipen. Bedenk, dat, des te meer u bij el­kaar mocht kruipen, en daarin de noden opdragen aan de Troon, Hij het is, Die machtig is, al ziet u het niet en al neemt u het niet waar. Maar Hij is machtig om er één te vellen onder Zijn hand en te bear­beiden tot Zijn Koninkrijk, om weer een dienende voorganger in uw midden te verkrijgen. Ik zou zeggen: Vrienden, laten we, met elkaar, dan ook die noden opdragen aan de troon van Zijn genade.

Gemeente, u gaat straks uw herder en leraar begraven. Hij is niet meer; hij komt niet meer terug, nooit meer terug in uw gemeen­schap. Maar, zult u bedenken, dat hij het heil van uw onsterfelijke ziel beoogd heeft? Hij heeft het Koninkrijk van Christus hoog ge­steld en het vaandel altijd opgeheven. Dat vaandel is doorschoten met kogels en het is bespat met de bloedspatten van Christus' dier­baar lijden en sterven.

Gemeente, dat er nog eens een nood geboren mocht worden in uw midden! Ik zou zeggen: "Draagt elkanders lasten". Christus is de grote Vervuller. Hij vervulde de wet, opdat het einde van alles mocht zijn: "Dient elkander door de liefde".

Dat u veel in het verborgen bijeen mocht kruipen en ook, op Zijn lie­ve dag, naarstig opkomen, opdat de oudvaders nog gelezen en ge­heiligd mochten worden. Dat u nog eens in de nood met alles aan de troon der genade mocht verkeren, opdat u, ook als het Woord wordt uitgedragen, mocht kruipen onder het Getuigenis Gods, om daarin, met elkaar, Zijn genadetroon te bestormen en Hem aan te roepen in het: *Zijt ons genadig.*

Mag ik dan nu Ds. Bijkerk, namens de zuster-gemeenten, verzoeken een enkel woord ter nagedachtenis te spreken.

Vooraf zingen we met elkaar het psalmvers, dat de laatste tijd in het hart van onze geliefde overleden leraar was.

Het was: Psalm 73:12:

*'k Zal dan gedurig bij U zijn,*

*In al mijn noden, angst en pijn;*

*U al mijn liefde waardig schatten,*

*Wijl Gij mijn rechterhand woudt vatten.*

*Gij zult mij leiden door Uw raad,*

*O God, mijn heil, mijn toeverlaat;*

*En mij, hiertoe door U bereid,*

*Opnemen in Uw heerlijkheid.*

**Toespraak van Ds. A. Bijkerk.**

Om te beginnen wil ik eerst vertellen, hoe we de eerste keer na het overlijden, met Ds. Smits, Ds. Van Roon en de kerkenraad in het sterfhuis geweest zijn. 's Avonds ben ik toen naar bed gegaan, maar kon niet slapen. Toen kwam de Heere mij hierin te onderwijzen, dat hij nu die nieuwe rank was van die wijnstok, zoals we lezen in het Evangelie van Johannes, het 15e hoofdstuk. Ik zal u enkele verzen voorlezen:

"Ik ben de ware Wijnstok en Mijn Vader is de Landman. Alle rank die in Mij geen vrucht draagt, die neemt Hij weg; en al wie vrucht draagt, die reinigt Hij, opdat zij meer vrucht drage. Gijlie­den zijt nu rein om het woord dat ik tot u gesproken heb. Blijft in Mij en Ik in u. Gelijkerwijs de rank geen vrucht kan dragen van zichzelve, zo zij niet in den wijnstok blijft: alzo ook gij niet, zo gij in Mij niet blijft. Ik ben de Wijnstok en gij de ranken; die in Mij blijft en Ik in Hem, die draagt veel vrucht; want zonder Mij kunt gij niets doen."

Ik werd er bij bepaald, wat die reiniging insloot. Want uw man heeft veel geleden en door dat lijden mocht hij meer vrucht dragen. "Die reinigt Hij, opdat zij meer vrucht drage". Dat reinigen sloot in: Dat lijden, die pijnen en die smarten. Dus hij is gereinigd. Maar weet u wat nu het voornaamste is? Hij leeft nu om eeuwig een Drieënig God de eer, de lof en de hulde toe te brengen. Want hij is gekocht en ver­lost, we hebben het zoëven beluisterd, door dat dierbare bloed van Jezus Christus, dat reinigt van alle zonden. Wie kan dat uitspreken? Ik heb hem gekend vanaf zijn jeugd en ik weet goed, dat hij ook nog bij mijn broer heeft gewerkt. We hebben gehoord dat hij nog zo jong was, toen God zijn ziel redde en hij genade mocht vinden in Gods heilige ogen.

O kinderen, zoekt toch de Heere, verwacht het van de Heere. Wedu­we, er is er maar Eén, Die u kan troosten en ondersteunen uit Zijn heiligdom. Dat is nu God, Die leeft en regeert in eeuwigheid. Uw man mag nu de kroon neer werpen voor dat Lam, dat geslacht is van eeuwigheid. Dat was een slachting in de tijd. Maar het was ook een slachting in profijtelijkheid en daar heeft hij de vruchten van mogen plukken. Nu is zijn mond hier op aarde gesloten.

O weduwe, nu moet u gaan inleven dat u weduwe bent. De Heere heeft aan uw man zoveel genade willen schenken, dat Hij hem zelfs in de bediening gesteld heeft, om dat Woord uit te dragen. Want het staat er niet tevergeefs: "Hoe zalig is het volk, dat naar Uw klanken hoort". Onberijmd staat er: "Hetwelk het geklank kent".

Dat is ge­nade. Maar daaraan vooraf gaat 'horen' en als God dat dan zegent, worden ze, in Christus, geleid in de waarheid. Dan leren ze voor eeu­wig dat geklank kennen. Het werd zo-even aangehaald dat hij nu niet meer om z'n vrouw en om z'n kinderen denkt. Nee, nu mag hij zich vermaken, daar, waar geen inwoner meer zeggen zal: Ik ben ziek. Want ze zullen vergeving van ongerechtigheid hebben. Daar is geen pijn, smart, smaad en hoon meer.

Het wordt wel eens aangehaald dat die beesten in de ark niet gevoch­ten hebben met elkaar. Nu, de ark is een type van Christus. Nu zijn ze daar, waar ze verlost zijn van een lichaam der zonde en des doods. Wat een verlossing zal het geweest zijn voor uw man, toen hij de laat­ste adem, met veel strijd, heeft uitgeblazen en zijn ziel het lichaam verliet! Nu zullen vlees en bloed het Koninkrijk Gods niet beërven, neen, maar als die Koning eenmaal zal komen, met grote kracht en heerlijkheid op de wolken des hemels, zal Hij Zijn engelen uitzenden om de gekenden van eeuwigheid bijeen te vergaderen.

O, dat zal wat zijn en dan zal uw man daar ook bij zijn. Wat een gena­de, als we er ook bij mogen zijn, wanneer de engelen, die gedienstige geesten, zullen worden uitgezonden om ze bijeen te verzamelen. Want "de Heere kent degenen, die de Zijnen zijn". Weet u, ze leren hier (en dat heeft uw man ook mogen leren), af te staan van onge­rechtigheid. Want de vreze des Heeren doet wijken van het kwaad.

Dat komt in de vrucht en in het leven van degenen openbaar, die de Heere, uit louter genade, tot Zijn eigendom aanneemt.

We hebben hier wel eens gesproken over de heidenen, die God niet zochten. Maar God zocht hen op. "Ik ben gevonden van degenen die naar Mij niet vraagden, Ik ben gevonden van degenen die Mij niet zochten". Want, uit zijn natuur zocht hij de Heere niet, maar de Heere heeft het gewerkt, door Zijn Geest, zodat hij met de wereld en de zonden brak, om der gerechtigheid te leven, hier in beginsel en nu volmaakt.

Weet u wat er toen bij me kwam? Dat, toen zijn ziel het lichaam ver­liet, vervuld is geworden: "Doet de poorten open, dat het rechtvaar­dige volk daarin ga". Want ze zijn gerechtvaardigd in Christus en van eeuwigheid gekend. Wie kan uitspreken, wat God wil zijn voor een Adams-kind! Nee, dat is niet uit te spreken, maar het is wel te bewon­deren.

O, denkt daar eens over na, gemeente. Er is hier zo'n talrijke schare bij elkaar, om mede de laatste eer te bewijzen, maar denkt erom, nu bent u uw leraar kwijt. Wij wensen wel, dat èn het kerkbestuur èn de­genen die het aan het hart gaan, mochten zeggen: Onze leraar zijn we kwijt. We kunnen zijn stem niet meer horen, maar er zijn zoveel ver­maningen achtergebleven. Hij heeft er op gewezen, dat we eerst het koninkrijk Gods en Zijne gerechtigheid moeten zoeken.

O, wij wensen en begeren dat God mocht werken door Zijn Geest, ook in de harten van degenen die hem, zondag op zondag, hebben beluisterd, toen hij dat Woord nog uit mocht dragen. Daarom sme­ken wij u: "Laat u met God verzoenen". "Want Dien, Die geen zon­den gekend heeft, heeft Hij zonde voor ons gemaakt, opdat wij zou­den worden, rechtvaardigheid Gods in Hem". Nu is hij gereinigd en daarboven worden ze nooit meer verontreinigd, want daar zijn geen zonden meer.

Ik hoorde eens een kind van God op de begrafenis van een ander kind van God zeggen: *Nu behoeft ze nooit meer te zondigen.* Nu be­hoeft ook hij nooit meer te zondigen. Nee, want nu mag hij daar ver­keren, waar alles rein, volmaakt en heilig is. Hier op aarde had God hem opgezocht, willen zaligen en behouden en hem de bediening toevertrouwd.

Tot slot zou ik nog met elkaar willen zingen, voordat we zullen be­sluiten met een gebed of God ons verder wil bewaren en of Hij het maken wil. Want, wat is het een wonder, dat God toch de zon weer laat schijnen, terwijl het gisteren nog hagelde. Wie weet, hoeveel ge­beden er opgegaan zijn.

Laten we dan zingen Psalm 89: 7:

*Hoe zalig is het volk, dat naar Uw klanken hoort!*

*Zij wand'len, HEER, in 't licht van 't Godd'lijk aanschijn voort;*

*Zij zullen in Uw naam zich al den dag verblijden;*

*Uw goedheid straalt hun toe; Uw macht schraagt hen in 't lijden;*

*Uw onbezweken trouw zal nooit hun val gedogen,*

*Maar Uw gerechtigheid hen naar Uw woord verhogen.*

Dankgebed.

Gemeente, het stoffelijk overschot wordt zo meteen uitgedragen. Dan gaat de gemeente staan en dan zingen we, met de diepste eer­bied van ons hart, het 4e vers uit Psalm 43:

*Dan ga ik op tot Gods altaren,*

*Tot God, mijn God, de bron van vreugd;*

*Dan zal ik, juichend, stem en snaren*

*Ten roem van Zijne goedheid paren,*

*Die, na kortstondig ongeneugt',*

*Mij eindeloos verheugt.*

**Toespraken gehouden in de aula op de begraafplaats.**

Toespraak van de weleerwaarde heer **Ds. C. Smits,** predikant van de Oud Gereformeerde Gemeenten in Nederland, namens de Mbuma­zending.

Medereizigers naar de eeuwigheid!

Een enkel woord zal ik bij deze droeve plechtigheid spreken, voordat we grafwaarts gaan. Mevrouw, kinderen, gemeente van Hendrik-Ido-Ambacht en kerken­raad; tot u allen richt ik het woord en tot allen die hier vergaderd zijn.

Als ik dit doe, dan denk ik aan de woorden van de apostel Paulus, die, na een godzalige redekaveling, uitroept: "Wat zullen wij dan tot deze dingen zeggen?"

"Tot deze dingen", want hij noemt eerst: "Zo is er dan nu gene verdoemenis voor degenen, die in Christus Jezus zijn". Hij gaat dan een leven beschrijven hier op aarde. Een drieërlei zuchten, want het blijven zuchters tot de laatste snik toe. En als hij al deze dingen en al die dierbare weldaden, die de Heere Jezus ver­diend heeft voor Zijn Kerk heeft opgenoemd, dan zegt hij tenslotte: "Wat zullen wij dan tot deze dingen zeggen?"

Ja, tot deze dingen. Tot de dingen, die God gedaan heeft, die God verheerlijkt heeft in de harten van arme zondaren. En, daar zijn we verzekerd van, die God ook verheerlijkt heeft in het hart van onze beminde vriend, die we thans grafwaarts dragen.

Het is voor u, weduwe, voorzeker een smartelijke ure en voor de ge­meente niet minder. Binnen tien jaar twee leraars, die de raad Gods moesten uitdienen, maar aan wier leven zulk een pijnlijk einde is ge­komen. Want het is niet, mijn hoorders, de strijd die ze hebben van vlees, duivel en zichzelven, maar ook in smart zijn zij heengegaan. Ja, Gods harte-kinderen zijn menigmaal Gods smarte-kinderen. Dat heeft uw man ondervonden. Grote smarten des lichaams. U heeft ve­le malen, soms drie maal per dag, de reis naar Rotterdam gemaakt.

Hij kwam thuis om te sterven. Een heerlijk, dierbaar getuigenis heeft hij gegeven, toen we op de tweede dag, nadat hij uit het ziekenhuis gekomen was, bij zijn ziekbed zaten. We wisten nog niet, dat er zulk een smartelijk einde naar het lichaam aan zou komen. Maar de Heere heeft hem thuis gehaald. Hij is nu thuis

*"in dat Vaderland der rusten,*

*daar zwijgen alle lusten,*

*daar rusten moeden uit,*

*daar is geen drijversroede,*

*maar rust in overvloede,*

*voor Jezus' echte bruid".*

Hier is het een tranendal en ook voor uw man en leraar is het vaak een tranendal geweest. O, die laatste jaren, als we elkaar dan spra­ken, of we belden eens, dan had hij weer gepreekt, soms één keer, soms twee keer. Maar het einde is gekomen.

Voorwaar, in het bestuur van de Mbuma-zending had uw man en uw leraar een grote plaats. Hij heeft met veel toewijding en met veel lief­de gearbeid voor het zendingswerk onder de wilde heidenen. Nu moeten we hem missen en het gemis valt ons zwaar, want hij was een geliefd metgezel en bestuurslid in ons midden.

"Wat zullen wij dan tot deze dingen zeggen?" Dan roept de apostel Paulus uit: "O diepte des rijkdoms, beide der wijsheid en kennis Gods! Hoe ondoorzoekelijk zijn Zijne oordelen en onnaspeurlijk Zijne wegen!" Ook deze wegen, want voor het vlees is het een zware weg. Ook voor de gehele gemeente, want, u zult uw leraar missen. Hij mocht verkondigen die rijkdom, die hemelse genadegaven voor arme zondaren. Zondaren, die niets meer in zichzelf hebben. Hij mocht spreken over die weg der ontdekking, die weg, waarin hij alles van zichzelf kwijt raakt.

Ziet, nu zwijgt die mond en het is u en ons allen tot grote droefheid.

Voornamelijk u, weduwe, want u bent uw man kwijt. Die boom is ge­kliefd. Die twee helften hoorden aan elkaar, maar nu zijn ze ge­kliefd. U zult het gemis nog beleven. O ja, want man en vrouw heeft de Heere geschapen en ze zijn één. Mocht de Heere, in dit gemis, u krachtig ondersteunen en bovenal dat Goddelijk werk van de Heilige Geest in uw ziel werken. Want dat is de enige troost en een andere troost is er niet. Niemand kan die troost geven.

Wat houdt die enige troost in leven en sterven nu toch in? Dat ik eigendom ben. O, zalig wonder, als hij zichzelf kwijt is en hij wordt een eigendom. Uw man, uw leraar mocht Hem kennen, als Priester, in zijn diepe val en verlorenheid, waar Hij die enige prijs betaald heeft, de gerechtigheid Gods vervuld heeft, zodat er weer een kanaal is, tot de arme zondaar, waardoor God Zijn liefdehart openbaart. In zijn leven kwam openbaar, dat Christus zijn enige Troost in leven en in sterven was. Maar, hoe is hij een eigendom geworden? Doordat Jezus Christus, met Zijn dierbaar bloed, voor al zijn zonden betaald heeft. Als dat volk daarin komt, in die prijs die betaald is, dan schiet alles te kort, maar dan valt ook alles weg wat van de mens is. "Hij kan dien prijs der ziele, dat rantsoen, aan God in tijd noch eeuwigheid voldoen".

Daar wordt vrije genade geleerd en die vrije genade die verheerlijkt zich in bedelarm te komen. "Verliezen ze de ziel in het rijkste winstgenot. Wordt op die grote lijst een halve cent van u ver­nomen. Gij vindt geen vrije gunst, geen kwijtschelding bij God". Die Waarheid, die oude Waarheid, daar heeft de Kerke Gods altijd bij geleefd. Die Waarheid wordt zo tegengestaan, die wordt steeds meer tegengestaan in onze vreselijke tijd, te midden van een stervende we­reld.

Nu, mijn hoorders, dan moeten we tenslotte zeggen: *Welgelukzalig dat volk, wiens God de Heere is,* Die u gekocht heeft en eigendoms­recht op u laat gelden. Waar Hij ze de Vader voorstelt, afgewassen van de vuile melaatsheid, van de verdoemelijkheid en van de onge­rechtigheid. Waar, als het licht des Heiligen Geestes schijnt in de ziel, ze zichzelf moeten verafschuwen en zeggen: O God, dat kan niet, want ik ben zo'n groot beest! Ach, dan weten ze zich niet genoeg te vernederen. Maar ze zien ook het wonder: De gerechtigheid van Christus, die redt van de dood.

We zijn blij, mijn hoorders, dat we die enige Naam deze morgen hebben gehoord. Want er wordt dikwijls op een begrafenis over een mens gesproken en de mens omhoog gehaald, maar er is maar één Naam en in die Naam zijn alle namen begrepen. Want de apostel zegt: "Hij heeft ons mede gezet in den hemel in Christus Jezus". Wel­gelukzalig wiens naam bekend is in de hemel!

Dat is een begin, waar nooit een einde aan is. Daar is geen begin bij Hem, Die ze geschapen heeft. Van eeuwigheid tot in eeuwigheid is Hij God. De Koning is in die weg voorgegaan naar het graf en heeft daar de specerij-geuren van Zijn priesterlijke bediening nagelaten. Dat volk zal Hem volgen; volgen uit dit aardse dal, tot de berg Sion, tot het nieuwe Kanaän, het Kanaän der rust.

Ik bid u toe, dat de Heere u, weduwe, sterke en ondersteune. Voor u is deze slag wel het zwaarst. U zult zeggen: God heeft dat gedaan! Ja, dat heeft God gedaan en wij kunnen dat niet begrijpen. "O diepte des rijkdoms, beide der wijsheid en der kennisse Gods". Dat almach­tige, dat eeuwige, dat wijze Godsbestuur. Wij hadden niet kunnen denken, toen we bij de intrede van uw man aanwezig waren, dat het, naar onze mening, voor zo'n korte tijd zou zijn.

Maar Zijn naam zij geloofd, want Hij heeft hem een beter land, een vaderland der rust, geschonken! Daar is hij ingegaan en daar, daar zullen ze het uitroepen: "Gij Heere zijt waardig te ontvangen de heerlijkheid en de eer en de kracht!"

Dit is tevens de wens van de Mbuma-bestuursleden.

De Heere zij u tot een stok en staf in alle nood en verlegenheid. De Heere mocht dit zegenen en stellen tot roeping, inkering en neder­werping van al wat van ons is, om te zien naar dat goed, dat zijn bezit­ters het eeuwige leven geeft.

De Heere heilige het gesprokene om Zijns Naams wil.

Ik heb gezegd.

**Toespraak van ouderling W. Stoop.**

Geliefde vriendin, kinderen, familie, gemeente en kerkenraad.

Het was voor ons een zware gang deze morgen, om hier te komen. Ten eerste, het is al aangehaald, is het bijna tien jaar geleden (18 Mei 1974), dat wij aan de open groeve van onze voorgaande leraar, Ds. Van de Breevaart, stonden. Nu, op 3 maart 1984, staan we hier voor uw man, voor jullie vader en voor onze voorganger.

Wanneer we nu aan de jaren terug denken, dat uw man in deze ge­meente gestaan heeft, moeten we zeggen, dat we het verdriet, de smart en de zorgen, die hij gedragen heeft, ook meegedragen heb­ben. Dat durven we van harte te zeggen. Altijd meegedragen, voor­namelijk de laatste vijf jaar, toen hij ziek was. Toen hij opgenomen werd in het ziekenhuis en wij zaterdagsmorgens bericht kregen dat hij niet meer zou kunnen preken. Dat liet zijn stem niet meer toe, had de professor gezegd.

Ach, wat was dat bericht hard! Hij had maar een poosje in Hendrik-­Ido-Ambacht gestaan en dan niet meer te kunnen preken! Toen heeft de nood ons gedrongen tot de Heere, dat durf ik gerust te zeg­gen. Er is een noodgeschrei opgegaan en de Heere heeft geloof in ons hart gewerkt. Zodanig geloof, dat wij zeker geloofden, dat hij terug zou komen. Dat de Heere hem weer een stem zou geven om Zijn Woord uit te dragen.

Maar, in die vijf jaren, heeft hij toch een zeer vermoeid lichaam om­gedragen. Wanneer hij op de preekstoel stond, voornamelijk de laat­ste jaren en maanden, stond hij te steunen op de Bijbel, maar toch droeg hij met liefde het Woord uit. Het is ons zeer ter harte gegaan, als we zagen, voornamelijk 's zondagsavonds, als hij bezig was de Heidelbergse Catechismus te verklaren, waarbij hij soms erg leven­dig was, dat hij dan na de dienst, in de consistorie-kamer, krachte­loos in zijn stoel zakte.

En nu, deze laatste drie maanden in het ziekenhuis hebben we hem drie maal bezocht voordat hij in een coma raakte. De laatste keer dat we hem bezocht hebben, hebben we in liefde met elkaar gesproken. Aan het eind van ons bezoek, vroeg hij, als naar gewoonte, aan één van de kerkenraadsleden of hij een gebed wilde doen. We hebben toen, uit de behoefte van ons hart, gevraagd of hij het zelf wilde doen. Toen heeft hij een gebed gedaan, dat we maar zelden gehoord hebben. Hij heeft alles opgedragen; vrouw, kinderen en gemeente, uit het diepste van zijn hart.

Nadien is hij in een coma geraakt. Het was voor ons een verschrikke­lijke tijding, toen wij hoorden dat hij dinsdags in een coma was ge­raakt. En, zoals het zich liet aanzien dachten we dat hij daar nooit meer uit zou komen. Maar, het heeft de Heere behaagd om hem weer uit die coma te laten komen. Hij heeft ook nog woorden gespro­ken, woorden des levens. Bij tijden was er bij hem een trek in zijn hart naar dat hemelleven, dan ging het trekken naar God en naar Christus.

Ik vroeg wel eens aan hem: *Wat denk je, zou je heen gaan?*

Maar daar was altijd zijn antwoord: *Ik weet het niet.*

Op de vraag: Ben je los van de gemeente?, was zijn antwoord: *Nee, los ben ik niet.*

Dus, u begrijpt, dat ik me daar aan vastklemde, hoewel ik niet zo geweest ben als toen hij de eerste keer in het ziekenhuis lag. Toen, terwijl de professor zei dat hij nooit meer zou kunnen preken, was er nood en geloof in mijn hart.

Nu is er wel nood in mijn hart geweest, dat durf ik gerust te zeggen, maar ik had het geloof niet. Ik moest maar achteraan komen, wel pleitende: Ik weet dat U alles vermoogt en dat geen ding voor U te wonderlijk is. Ik geloofde dat God een almachtig God was, want daar begint onze geloofsbelijdenis mee: "Ik geloof in God den Vader, de almachtige Schepper des hemels en der aarde".

Dus, al was onze voorganger nu nog zo ziek en al kon hij zijn handen en benen bijna niet bewegen, nochtans was God toch machtig, om hem van die ziek­te op te richten, maar Hij was ook vrijmachtig om het niet te doen. Daarom zijn we altijd in ons hart zo geweest, wel pleitende dat God almachtig was, maar God vrijlatende, omdat Hij vrijmachtig was om het niet te doen.

En, Mevrouw de Waard, Zijn vrijmacht heeft het behaagd, om hem hier niet te laten leven. Hij behoefde niet meer de smart, de angst en de benauwdheid te dragen. Het vrijmachtige We­zen Gods heeft het behaagd, hem tot Zich te nemen.

De laatste Predicatie die hij gehouden heeft, 's zondagsavonds was over de Heidelbergse Catechismus. Ik zal het voorlezen, omdat ik al­les niet meer kan onthouden. Toen heeft hij gesproken over zondag 22: "Vraag 57: Wat troost geeft u de opstanding des vleses?

Ant­woord: Dat niet alleen mijn ziel na dit leven van stonde aan tot Christus, haar Hoofd, zal opgenomen worden, maar dat ook dit mijn vlees, door de kracht van Christus opgewekt zijnde, wederom met mijn ziel verenigd en aan het heerlijk lichaam van Christus gelijkvor­mig worden".

"Vraag 58: Wat troost schept gij uit het artikel van het eeuwige leven?

Antwoord: Dat, nademaal ik nu het beginsel der eeu­wige vreugde in mijn hart gevoel, ik na dit leven volkomen zaligheid bezitten zal, die geen oog gezien, geen oor gehoord heeft, en in geens mensen hart opgeklommen is, en dat om God daarin eeuwiglijk te prijzen".

Hij heeft die avond zo levendig gesproken, dat we dachten dat hij zijn afscheidspredicatie hield. We stonden na de dienst in de consis­torie-kamer en toen zei hij: Ja, wie van ons zal nu de eerste zijn, die zal sterven!

Hij was die avond zo vervuld met dat eeuwige leven en het ging zo trekken, dat we bang werden en dachten: Hij leeft niet lang meer. Want, als bij iemand dat eeuwige leven zo gaat trekken, dan kan hij het op de wereld niet meer houden. We waren bang, dat hij zijn afscheidspredicatie gedaan had. Het is waar geweest ook, want hij heeft nadien de preekstoel niet meer beklommen.

Toen is hij ziek geworden en u weet zijn ziekte. Toch, door alles heen, kreeg hij bij tijden die ondersteuning in zijn hart en die trek naar boven. U begrijpt wel, dat, als we zijn lijden zagen, we baden: O God, geef hem ondersteuning, dat hij kracht krijgt om het te dragen en dat hij zijn oog zou mogen richten op U, Die grote God. Och, we hebben nooit durven bidden: Heere, neem hem maar weg.

Vaak ben ik zo geweest, dat ik dacht: Man, je bent gelijk "een worm, van elk vertreden; een worm geen man; een spot en smaad van men­sen, wien 't boze volk, naar zijn baldadig wensen, beschimpen kan". Zo is hij echt geweest, hoor! Dat versje zingen we wel eens: "O Vader, dat Uw liefd' ons blijk; O Zoon, maak ons Uw beeld gelijk". Maar, om dat beeld gelijk te worden, moeten we hier ook het lijden van Christus in ons lichaam omdragen. "Zo wij anders met Hem lij­den, opdat wij ook met Hem verheerlijkt worden".

Dan had ik, aan de ene kant, zo'n deernis met hem, maar, aan de an­dere kant weer niet, want: "Ik houd het daarvoor, dat het lijden de­zes tegenwoordigen tijds niet is te waarderen tegen de heerlijkheid die aan ons zal geopenbaard worden". Het is maar een ogenblikje hier op aarde. De eeuwigheid is zo lang. Het is nooit om uit te druk­ken wat het is om dan eeuwig bij de Heere te mogen zijn. Het is vaak zo geweest in mijn hart: "Alzo zullen wij altijd met den Heere wezen. Zo dan, vertroost elkander met deze woorden".

Deze week dacht ik er over, dat ik hier misschien een paar woorden zou spreken en toen ging het in mijn hart werken, wat we lezen in Jesaja 57 het le en het 2e vers: "De rechtvaardige komt om, en er is niemand die het ter harte neemt". Ach, dat gaat allemaal zo maar door, er zijn al zoveel voorgangers gestorven de laatste jaren. We hoorden het en zeiden: Heb je het gehoord, die dominee is gestor­ven! Drie weken daarna wordt er haast niet meer over gesproken. Voornamelijk door de godsdienst en de wereld niet. Dus: "De recht­vaardige komt om, en er is niemand die het ter harte neemt". "En de weldadige lieden worden weggeraapt zonder dat er iemand op let, dat de rechtvaardige weggeraapt wordt voor het kwaad".

Er staat in de Statenverklaring wie die rechtvaardigen zijn. Dat zijn mensen, in wie die tere vreze Gods en die liefde Gods ligt, die gewrocht wordt door de Heilige Geest. Die liefde Gods, die liefde tot de deugden Gods, die liefde tot de rechten Gods. In hun hart woont het, om, als het kon, alle zonden te haten.

Ik zou zeggen, uw man, Mevrouw De Waard, is altijd opgekomen voor de ere Gods en had altijd een haat tegen de zonde.

"De rechtvaardige komt om, en er is niemand die het ter harte neemt". Over enkele weken is hij vergeten. In onze gemeente hopen we wel, dat de liefdeband tot hem en tot elkaar er mag blijven. Maar anders geldt het: "De rechtvaardige komt om, en er is niemand die het ter harte neemt; en de weldadige lieden worden weggeraapt zon­der dat er iemand op let, dat de rechtvaardige weggeraapt wordt voor het kwaad". Want ach, we moeten er maar op rekenen dat we van God niet af zijn, hoor! Hij komt zeker met Zijn oordelen!

Maar weet u wat er nu verder staat en dat is zo ontzettend groot: "Hij zal ingaan". Waar ingaan?

"In het koninkrijk Gods", zegt de Staten­verklaring. Al is het, dat de rechtvaardigen hier geminacht en verge­ten worden; dat ze geacht worden als wat de apostel Paulus zegt: "Wij zijn geworden als uitvaagsels der wereld en aller afschrapsel tot nu toe".

"Hij zal ingaan in de vrede; zij zullen rusten op hun slaapsteden". Zijn stoffelijk overschot rust tot de jongste dag. Hij wordt wel een prooi der wormen, maar de Koning is in het graf geweest en heeft het graf voor Zijn ganse Kerk geheiligd. Dan blijft er een rust over voor het volk van God. Ook voor het lichaam, dat rust tot de morgen der opstanding. Zijn ziel rust in de schoot van Abraham.

Het is vanmorgen nog aangehaald, hoe die arme Lazarus door de en­gelen werd gedragen in de schoot van Abraham. Ach, die rijke man kreeg een mooie begrafenis. Van Lazarus lezen we niet dat hij een begrafenis gehad heeft. Nee, hij stierf en werd van de engelen gedra­gen in de schoot van Abraham. In de schoot van de Kerk, in de schoot van Christus.

Zo rust zijn ziel in God en zijn lichaam in het stof, om eens op te mo­gen staan met een verheerlijkt lichaam. Dat zal wat zijn, om dan met ziel en lichaam daar weer verenigd te mogen zijn, om het heerlijk lichaam van Christus gelijkvormig te worden. Dat is niet gering, hoor! Het is niet gering, om zalig te worden; niet gering om het ei­gendom van Christus te zijn, want die Koning staat altijd voor hen in. "Door tijd, noch eeuwigheid te scheiden, ter dood toe zal hij ons ge­leiden". Wat zal dat groot zijn!

Ach, nu geldt het: "Daar rusten de vermoeiden van kracht, daar zijn de gebondenen te zamen in rust; zij horen de stem des drijvers niet". Hij heeft die stem hier zoveel gehoord; dan in het één en dan in het ander, maar nu hoort hij hem niet meer.

Dan staat er verder nog: "Een iegelijk, die in zijn oprechtheid ge­wandeld heeft". Dat wil zeggen, een ieder die de Heere vreest en die de Heere wedergeboren heeft door de kracht van Zijn Geest en een ieder die Hem vreest zal eeuwig dat deel ontvangen. Daarom zou ik een ieder wel op willen wekken:

*"Gij, die God zoekt in al uw zielsverdriet,*

*houdt aan, grijpt moed, uw hart zal vrolijk leven;*

*nooddruftigen veracht Zijn goedheid niet;*

*nooit zal Hij Zijn gevangenen begeven".*

Gemeente van Hendrik-Ido-Ambacht! Ik kan het niet nalaten, al­hoewel ik niet de oudste ben in leeftijd, maar wel de oudste in het kerkelijk leven, om u op te wekken en u te vermanen. Denk er toch aan, dat Ds. Van de Breevaart drie en dertig jaar onder ons gestaan heeft en Ds. De Waard ruim zeven jaar.

Beiden hebben ze u in liefde vermaand. Ach, veracht toch die roep­stemmen niet! Houdt er rekening mee, dat, als het Opstandingsdag wordt, die vriendelijke woorden zullen veranderen in vreselijke woorden en die ogen die nu zo vriendelijk gekeken hebben, zullen ook veranderen. Want er staat van Christus, dat er een twee-snij­dend zwaard uit Zijn mond ging om te veroordelen. "Gij hebt niet gewild".

Maar aan de andere kant, als er zijn die wensen mee te gaan met de leer die onze voorgangers gebracht hebben, "houdt aan, grijpt moed, uw hart zal vrolijk leven; nooddruftigen veracht Zijn goedheid niet; nooit zal Hij Zijn gevangenen begeven". God is een God van Zijn Woord, daar kun je op aan.

Geliefde vriendin, ik wens u toe, dat God u sterke en bekrachtige. Ik weet de liefde die u aan uw man besteed hebt, daar ben ik getuige van geweest. Ik heb u altijd bewonderd en niet alleen bewonderd, maar ook gevoeld dat u en uw kinderen alles aan uw man en vader gedaan hebben.

Ik wens u toe, dat de Heere u sterke en bekrachtige en dat u die grote God maar aan mag hangen. Ach, hang dat lieve Wezen maar aan! Uw man zei wel eens, toen hij ziek was en ik catechisatie ging hou­den: Och, je moet maar goed over God praten, hoor! In zijn ellende praatte hij goed van God en bracht een goed gerucht van dat land. Ach, dan zou ik zeggen: Hang dat lieve Wezen toch aan! Hij is toch zo'n beminnelijk Wezen. Het is nooit om uit te drukken, wie God is. Hangt Hem aan en kleeft Hem aan en zegt: Heere van mijn man, gedenk ook mijner en zie in gunst op mij neer.

Kinderen, ik wens jullie van ganser harte toe, dat de Heere jullie sterke en bekrachtige, om verwaardigd te mogen worden het deel van je vader te mogen krijgen. Dan zal er eens van gelden, al is het dan op een andere manier: Zie, ik, en de kinderen, die mij de Heere gegeven heeft.

Wat zou het groot wezen, Arie Jan, om verwaardigd te worden het­zelfde deel als je vader te krijgen. Jij bent de jongste; ach, kleef toch die God aan. Daar zal je nooit beschaamd mee uitkomen. Als je je jeugd aan God geeft, dan geef je je ouderdom ook aan God. Dan zal God instaan voor tijd en voor eeuwigheid.

De Heere, Die rijk is in barmhartigheid, gedenke ons tezamen, om Zijns verbonds en grote Naams, om Jezus wil. Dat zij zo.

**Dankwoord, namens de familie, door ouderling M. Verloop.**

Er is mij, door de familie, gevraagd een dankwoord te spreken bij de­ze begrafenis van hun geliefde man, vader, grootvader, broer, zwa­ger, oom en onze geliefde herder en leraar.

Dan willen we in de eerste plaats een woord van dank spreken aan Ds. Van Roon, die het op zich heeft genomen om vooraf in de kerk de rouwdienst te houden. Ook voor de woorden die hij daar gespro­ken heeft en die onze overleden leraar reeds menigmaal in het zie­kenhuis en ook thuis heeft gesproken, over het Avondmaal van de bruiloft des Lams, zeggen we u zeer hartelijk dank.

Daarna ook Ds. Bijkerk, die, namens de zustergemeenten, daar een enkel woord aan toegevoegd heeft. Ook voor de liefde en vriend­schap die hij daarmee aan ons bewezen heeft, zeer hartelijk dank. Vervolgens Ds. Smits, die namens de Mbuma-zending hier een woord gesproken heeft, hartelijk dank voor uw bereidwilligheid. Ja, dat alles in liefde en in vrede mocht geschieden en dat u, in uw grijze ouderdom, u bereid verklaard heeft om hier het woord tot ons te

richten.

Daarna ook ouderling Stoop, die namens kerkeraad en gemeente, hier een woord gesproken heeft in het midden van ons. We hopen dat ook die woorden ingang mogen vinden. Dat er, als kerkenraad, maar ook als gemeente (we hebben het menigmaal aangehaald), in op­rechtheid des harten toch éne bede mocht zijn en dat het doel van ons leven mocht zijn, de eeuwige Gods-verheerlijking. Dat wij gedurig maar overal tussenuit gedrukt mogen worden, opdat de ere Gods centraal zou mogen staan in kerkenraad en gemeente, is onze hartelij­ke wens en bede.

Daarna een woord van hartelijke dank aan dokter Van Melle voor de blijken van medeleven en ook voor de medische hulp, die hij steeds en inzonderheid ook in de laatste weken, op zo'n voortreffelijke wij­ze heeft betoond en verleend.

Ook de zusters van het Groene Kruis, zeer hartelijk dank voor alle verpleegwerkzaamheden.

Vervolgens zeggen we gezinsverzorgster Trijnie van der Kemp, die het gezin de laatste weken terzijde heeft gestaan in deze moeilijke omstandigheden, zeer hartelijk dank voor haar hulp en bereidwillig­heid.

Ook de Rijkspolitie hier ter plaatse, voor alle maatregelen ter bege­leiding van deze grote begrafenisstoet, hartelijk dank. Tevens daar­bij inbegrepen de EHBO, die zich beschikbaar gesteld heeft voor eventuele eerste hulp.

Daarna willen we ook een dankwoord spreken tot de kerkenraad van de Gereformeerde Gemeente, die het kerkgebouw beschikbaar ge­steld hebben voor de mensen die van buitenaf gekomen zijn. Ook u, zeer hartelijk dank.

Vervolgens ook een hartelijk dankwoord tot de begrafenisonderne­ming Van Bezeij, voor de wijze waarop ze deze droevige plechtig­heid geleid hebben.

Verder een ieder, voor het medeleven tijdens de ziekte en na het overlijden van mijn man en onze vader. Het heeft ons zeer goed ge­daan.

Tenslotte allen, voor hun aanwezigheid en blijken van belangstelling hier en ook straks aan de open groeve, zeer hartelijke dank.

Ik dacht, dat ik nu niets meer vergeten had. Er staan veel mensen aan de geopende groeve in de koude, dus we kunnen het niet te lang ma­ken.

Ik dacht zoëven, Arie Jan, toen ik zo oud was als jij, ben ik met je va­der al opgetrokken naar de catechisatie en is er een band der liefde gevallen. Die band is wel eens wat gerekt geweest, want wij zijn en blijven hier maar mensen in dit leven, met zwakheden en gebreken.

Toch geloven we, dat de vreze Gods in zijn hart heeft gewoond en dat we er ook een kruimeltje van in ons hart mogen hebben. Daaruit is er toch een liefdeband geboren.

Wat zou het groot zijn, als jij en ook je zusters en broer die tere vreze Gods, waardoor men afwijkt van het kwade, in je hart zou mogen kennen. Want, niet onze godsdienst doet ons afwijken van het kwa­de, maar wel die tere vreze Gods. Maar dan kan het wel eens door een ander pad gaan dan wij soms denken. Want toen Jozef sprak: "Hoe zoude ik dan dit een zo groot kwaad doen en zondigen tegen God", kwam hij in de gevangenis terecht. Dus we moeten er maar re­kening mee houden, dat het pad weleens geheel anders is, dan dat wij gedacht en verwacht hadden. Want God is jaloers op Zijn eer. Zijn eer geeft Hij aan jou niet en aan mij niet. Maar juist die kromme en onbegrijpelijke wegen wil Hij soms gebruiken, opdat Zijn naam al­leen verheerlijkt en wij overal tussenuit gedrukt worden.

Dat God, Die rijk is in barmhartigheid, ook deze roepstem zou wil­len heiligen aan u, Mevrouw de Waard en aan ons allen hier tezamen en dat ook in de gemeente verdraagzaamheid, liefde en éénsgezind­heid moge zijn, om op te gaan tot de plaats des gebeds, opdat het mocht zijn tot eer en verheerlijking van Zijn naam en tot uitbreiding van Zijn koninkrijk.

Want dat Woord, dat veertig jaar in Hendrik-Ido-Ambacht door twee leraars gebracht is, zal tegen ons getuigen wanneer Christus zal komen, met de stem des archangels, op de wolken des hemels, om te oordelen de levenden en de doden. Wat zal dat wezen, als wij die stem Gods, die nu nog nodigt van de tinnen der daken, ongehoor­zaam geweest zijn. Dan zal die stem zijn als donderslagen.

Tot slot wensen wij nog voor te lezen de twaalf artikelen van ons alge­meen, ongetwijfeld en christelijk geloof:

"Ik geloof in God den Vader, den Almachtige, Schepper des he­mels en der aarde. En in Jezus Christus, Zijn eniggeboren Zoon, onzen Heere; die ontvangen is van den Heiligen Geest, geboren uit de maagd Maria; die geleden heeft onder Pontius Pilatus, is gekruisigd, gestorven en begraven, nedergedaald ter helle; ten derde dage wederom opgestaan van de doden; opgeva­ren ten hemel, zittende aan de rechterhand Gods des almachtigen Vaders; van waar Hij komen zal om te oordelen de levenden en de doden. Ik geloof in den Heiligen Geest. Ik geloof één heilige, algemene, Christelijke Kerk, de gemeenschap der heiligen; ver­geving der zonden, wederopstanding des vleses; en een eeuwig leven".

**Slotwoord van Ds. M. van Roon aan de geopende groeve.**

Geliefde weduwe met uw kinderen, geschaard rondom de geopende groeve van uw zeer geliefde man, vader, grootvader; familie, ver­want aan deze onze geliefde vriend; kerkenraad, gemeente en alle be­langstellenden, die hun blijken van innig medeleven gegeven heb­ben. Gegeven, ook bij het overlijden van onze geliefde vriend en ambtsbroeder, die door God Zelf in de dienst des Woords gesteld was. Er is veel gesproken. Het is voor u wel bij uitnemendheid een zeer gewichtige en een zeer diepe gang, een zware en smartelijke gang. Maar tot hiertoe heeft de Heere God u krachtig onder­steund, ook tijdens zijn ziekte.

Bij zijn ziekbed mochten we nog een ogenblikje met elkaar de knieën buigen en hem in de broederschap die er ligt vanuit de verwantschap van Christus, nog een broederkus op het klamme, natte voorhoofd geven. Niet wetende, dat het einde zo nabij was. Nochtans ligt die band voor de eeuwigheid vast. Nu mag hij daar eeuwiglijk juichen voor het aangezicht van die grote Koning en is hij verenigd, maar ook vereeuwigd met God in Christus, door de bedélende kracht van die eeuwige Geest; verenigd tot in alle eeuwigheid.

We willen dan aan deze plaats het graf sluiten, om weer met elkaar terug te keren tot de bestemde plaatsen.

Het ligt in mijn hart, om hiermede de geopende groeve te gaan be­sluiten: "Troost, troost Mijn volk zal ulieder God zeggen. Spreekt naar het hart van Jeruzalem en roept haar toe, dat haar strijd vervuld is, dat hare ongerechtigheid verzoend is, dat zij van de hand des Heeren dubbel ontvangen heeft voor al hare zonden".

Hier mocht hij het weten, door het geloof, wat reeds is uitgesproken: "Wat is uw enige troost, beide in leven en sterven?

Antwoord: Dat ik met lichaam en ziel, beide in het leven en sterven, niet mijn, maar mijns getrouwen Zaligmakers Jezus Christus eigen ben".

Door dat dierbaar geloof, dat zaligmakend geloof, mocht hij weten dat al zijn zonden verzoend waren. Hij is het loon op de arbeid van Christus. Hij mag nu Gode en het Lam eeuwig die kroon toewerpen. Want: "Door Zijn kennis zal Mijn knecht, de Rechtvaardige, velen rechtvaardig maken".

De apostel Paulus getuigd: "Ik heb den goeden strijd gestreden, ik heb den loop geëindigd, ik heb het geloof behouden. Voorts is mij weggelegd de kroon der rechtvaardigheid, welke mij de Heere, de rechtvaardige Rechter, in dien dag geven zal".

Nu mag hij eeuwig buigen, eeuwig bukken, eeuwig lof en eer bren­gen aan die enige God en aan die Heere. Amen.

1. **Predicatie over Jeremia 30:21 en 22, uitgesproken in de morgen-kerk­dienst op de dankdag 2 november 1983.**

Zingen: Psalm 121: 1:

*'k Sla d'ogen naar 't gebergte heen,*

*Vanwaar ik dag en nacht*

*Des Hoogsten bijstand wacht.*

*Mijn hulp is van den Heer alleen,*

*Die hemel, zee en aarde*

*Eerst schiep, en sinds bewaarde.*

Lezen: Jeremia 30

Votum

Zegen

Gebed

Mijn hoorders, het is vandaag dankdag; een dag voor dankerkente­nis. De vraag mocht toch wel in het algemeen rijzen: "Waarmede zal ik den HEERE tegenkomen en mij bukken voor den hogen God? Zal ik Hem tegenkomen met brandofferen, met éénjarige kalve­ren?"

Zo-even is u een gedeelte voorgelezen uit de profeet Jeremia. Jeremia werd op een wonderlijke wijze, zeer jong geroepen. We lezen in het begin van de profetie van Jeremia dat hij werd geroepen ten tijde van de koning Josia. Dat is een goed begin, zult u denken. Maar ach, snelle afloop als der wateren! Israël was weggevoerd en Juda zou ook weggevoerd worden. Israël naar Assyrië; Juda naar Babel. Ten laat­ste zijn Zedekia's zonen geslacht voor z'n ogen en daarna zijn deze laatste koning van Juda de ogen uitgestoken. Jeremia heeft het moe­ten aanschouwen. Hij wordt ook de wenende profeet genoemd. Een wenende profeet op de puinhopen van Jeruzalem!

Er is ook wel gezegd, maar dat berust niet op authentieke waarheden, dat hij mee­gevoerd is naar Egypte en daar ten laatste door zijn eigen volk is ge­stenigd. Waarschijnlijk heeft hij veertig jaar tegen zijn volk geprofe­teerd. Veertig jaar dat volk eerlijk behandeld en alles tegen gekre­gen.

Het merendeel van de profeten riep: Vrede, vrede en geen gevaar. Luistert toch niet naar die éne profeet, naar Jeremia. Ze hebben hem zelfs nog in de kuil doen nederdalen. Bittere en bange wegen heeft Jeremia gekend. Hij was veracht, verguisd, miskend. Hij zegt het in het tweede hoofdstuk: "Mijn volk heeft twee boosheden gedaan". Wat betekent dat? Dat het er maar twee waren? O nee, twee booshe­den wil zeggen: Menigvuldige boosheden.

Mijne hoorders, ik zou een parallel willen trekken tussen Israël en Juda en ons volk. Zonden worden hier door de Heere boosheden ge­noemd. Van der Groe zegt: Boosheden wil zeggen: Schunnige, vuile, walgelijke en diep schaamrood-makende boosheden.

Wat zijn boos­heden? Niet alleen bruut zondigen tegen God, maar ook goddeloos zich van God afkeren, God miskennen. Niet alleen Zijn wetten over­treden, maar zelfs negeren. Gelijk voor ouders in de natuur niets erger is dan dat een kind zijn vader en moeder negeert, ze geen antwoord geeft, zo is het ook een boosheid tegen de Heere, onze Schepper.

Boosheden gedaan; een volk dat geen rekening houdt met God. Een volk dat afgoden hoger acht dan de Heere Zelf. Een volk dat Zijn wetten niet alleen vertrapt, maar ze ook klein acht, alsof de God van die wetten niets meer is en niets meer betekent.

Boosheden gedaan, ach, trek het eens door, mensen. Trek het van­daag, op deze dankdag, eens door.

Ik heb gezegd: Zet Nederland, waar God ook eenmaal een verbond mee opgericht heeft, eens naast Juda en Israël.

Boosheden gedaan; zo van: *Ach God, we tellen U niet meer, we re­kenen niet meer met U.* Moet ik het eens hard zeggen? Dan zeg ik niet meer als Van der Groe zei: *U bent voor ons niets meer.*

Zegt het ons niet veel, mensen?

"Twee boosheden gedaan: Mij den Springader des levenden waters hebben zij verlaten..." Ach, we hebben er de laatste weken wel meer bij stil gestaan. Hoe is Nederland groot geworden, hoe hebben de Nederlandse gewesten een naam gekregen bij de volken rondom ons. Hoe heeft de Hollandse vlag gewapperd op de wereldzeeën. Wat heeft de Heere gedaan?

Tegelijk met het opkomen van de Re­formatie heeft Hij ons volk geplant, ze bekend gemaakt in vele lan­den en over de zeeën. Als men de naam van Holland hoorde, beefde men. Voor het gebed, is wel gezegd, waren ze meer bevreesd dan voor de wapenen. God nam het voor Holland op.

En wat zien we nu? Een volk, een land, dat God buiten de deur zet, dat nergens geen rekening meer mee houdt, dat alles zelf uitwerkt. U zegt: Man, moet U daar nu weer over beginnen, moet dat dan altijd zo beginnen? Ik kan niet anders, mensen!

Ik las gisteren nog in één van onze oudvaderen. Dat gaf me toch een steun, want die zegt: 'Als een leraar of predikant nooit het zondige van de zonde het volk voor ogen stelt, kunnen ze beter van de preek­stoel afblijven. Want nooit zal de naam van Christus waarde krijgen, nooit zal het Evangelie waarde krijgen, als er geen volk in de boete, in de vernedering en in de oprechtheid voor het Aangezicht des Heeren komt.'

"Mijn volk heeft twee boosheden gedaan". Wat zijn dat dan voor boosheden? Dan zegt de Heere zo eenvoudig: "Mij, den Springader des levenden waters hebben zij verlaten..." Wat is nu een spring­ader? Een springader in de natuur droogt nooit uit. Een springader blijft altijd vloeien. Het kan tijden niet regenen, maar de springader blijft. Is God ooit minder geweest, dan een springader? Heeft Hij ooit tot den huize Jakobs gezegd, zoek Mij tevergeefs?

Vraagt het aan Zijn volk of ze ooit beschaamd met God uitgekomen zijn. Vraagt of er in die Springader, voor het natuurlijke, maar inzonderheid voor het geestelijke, een tekort is! Is er bij Hem dan geen fontein ge­opend, tegen de zonde en tegen de onreinheid van den huize Davids en de inwoners van Jeruzalem? Is die rivier Gods niet vol waters? Maar de Heere zegt klagende: "Mij, den Springader des levenden waters, hebben zij verlaten".

Wat hebben ze er tegenover gesteld? De Heere zegt: "Gebroken bakken".

U zult zeggen: In een gebroken bak kun je geen water hou­den. Weet u wat u hoogstens in een gebroken bak houdt? Modder! Dan kun je er nog water in gehad hebben, maar de modder slibt aan en het water loopt er uit. Echt niet waar, u houdt er geen water in. "Gebroken bakken die geen water houden".

Moeten we het nu op Nederland toepassen? Ach mensen, ik zal het maar niet doen. Je wordt er bang van. Ik zeg iedere keer weer (U moet het me maar niet kwalijk nemen, want wij gaan met elkaar, als ouderen, tot de ouderdom behoren): Als je je arm zaad ziet en je ar­me kinderen ziet, dan zeg je wel eens: Wat zullen die nog moeten be­leven! Ja ouders, pakt ze nog maar eens beet hoor, trekt ze nog maar eens naar u toe. Misschien als u straks uw hoofd neerlegt, dat die kin­deren dan in zulke wegen komen, zoals we ons nooit voorgesteld hebben. Want denkt erom, we leven in het laatste der dagen! De zon­de is geen zonde meer. Dan behoef ik het niet in het algemeen te zeg­gen, want dan zou ik kunnen gaan praten over vrijwillige levensbeëindiging, abortus en dergelijke. De televisie heeft alles ingenomen.

Ach, je ziet de jeugd meegesleept worden in de chaos van het leven. Hoe komt het dat er zoveel druggebruik is? Omdat men in zijn jeugd al genoeg heeft van de wereld; men heeft zich volgezogen. Het is in de wereld bang, zeer bang. Rollen zijn omgekeerd. Men heeft alles omgedraaid. Men wil zelf god zijn. En wat ziet men nu? Nu zien we niets anders dan: Van reformatie naar deformatie.

En hoe is het nu in de kerk? Zeer droevig! Jonge mensen, loopt toch niet vooruit, alstublieft! Staat je vader en moeder toch niet in de weg! Zeur niet om die helse televisie. Zeur toch niet, meisje, als je vader en moeder je nog tegen zoeken te houden, om naar de kapper te gaan en je haar te korten. Zeur toch niet! Ach, ik hoor soms dat meisjes in broeken gekleed gaan! Moet ik nog verder gaan? Het schijnt wel of God er niet meer is. "Zou God naar Zijn onkreukbaar recht, die eu­veldaán niet onderzoeken?"

De mode wordt binnengehaald op ieder terrein van het leven. Het wordt de gewoonste zaak van de wereld, dat men het kindertal be­perkt. Ik ben altijd nog blij, dat het in onze kringen gelukkig nog niet zo'n vorm aanneemt. Maar in het algemeen bepaalt men het kinder­tal zelf. O mensen, men gaat rustig overal heen en koopt de midde­len, alsof God het niet ziet. Men heeft het in huis, men bloost er zelfs niet meer voor, alsof God er niet meer is.

"Mijn volk heeft twee boosheden gedaan". Moet ik nog verder gaan? Ik stop er maar mee. Ach, wat een bange tijden. Zondagsontheili­ging neemt hand over hand toe. De breuk in de Kerk en dan neem ik alleen maar de Kerk met een grote' K! Misschien dat er straks één naar huis gaat, die zegt: Ik had het anders verwacht. Dat kan ik ook niet helpen. 'k Weet niet of ik ooit nog een dankdag mee zal maken, maar ik moet mij vrijmaken. Dan zeg ik: Die Kerk, met een grote K, die dan nog waarlijk bij elkaar horen, ach, wat leeft men toch ver van elkaar!

Ik las nog van de godzalige Elias Fransen, die zegt op een plaats: 'Ik heb gehoord van een kudde schapen, waar een wolf tussen kwam; en wat denkt u? Die kudde schapen drong zo vast tegen elkaar aan, dat de wolf doodgedrukt werd.'

Zou je dan geen weeklage opheffen? De wolf werd doodgedrukt vanwege de saamhorigheid van die kudde schapen. Zou je dan nu niet uitroepen: *Wee onzer, dat we zo gezon­digd hebben?*

Dankdag 1983; wat hebben we nog, mensen? Hoe bent u vanmorgen opgekomen? Is het u nog een wonder geweest, dat we nog konden opgaan, terwijl daar in Turkije de aarde geopend werd en daar velen in een ogenblik tijd voor de Rechter van hemel en van aarde moesten verschijnen?

Is het u nog een wonder geweest, dat van 't jaar, bij alle rampen die er geweest zijn, wij nog een plaatsje hebben? Is het nog een wonder geweest, dat de Heere ons nog niet weggevaagd heeft van voor Zijn aangezicht? Is het nog een wonder geweest, dat we niet in Rusland zitten? Is het nog een wonder geweest, dat we onze kinderen nog naar eigen scholen kunnen sturen? Is het nog een wonder ge­weest, dat we niet zitten in de holen der aarde? Is het ons nog een wonder geweest, ach en nu gaat het persoonlijk worden, dat we nog op konden gaan?

Hoe zijn we vanmorgen opgekomen? Zijn we de breukenmaker on­der God geworden? Ja maar man, zó komen we niet aan de dankdag toe! O mensen, daarom heb ik ook vorige week nog gezegd dat ik niet wist hoe ik dankdag moest houden. O, als wij onszelf zien in het licht van de majesteit Gods, wat er nu van ons komt en wat wij aan bren­gen en mee brengen, dan hadden we de dankdag wel af kunnen zeg­gen. Maar "Gods offers zijn een gans verbroken geest". Zouden we vanmorgen nog een verbroken geest en een verslagen hart mogen hebben onder de Heere? Ik heb het niet over een ander. Kijk nu niet naar uw buurman. Zeg niet: Die of die, maar: Hoe is het met mij. Hoe is het met ons allen tezamen?

"Gods offers zijn een gans verbroken geest". Dan komt u in het stof terecht, hoor! Dan komt u in de vernedering terecht. Dan hebben we niet zoveel rechten meer! Dan zegt Gods volk: Zal ik nog eens die grote dankdag mee mogen maken? Zal ik ook nog eens tot die dank­dag geroepen worden, om met die grote schare mee te mogen doen? Dan is het nooit meer bij hen vandaan.

Er woont toch een waarheid in ons hart, of eigenlijk moeten we zeg­gen: Er is een waarheid ons hart gaan bezetten en daar gaan we van­daag uw aandacht voor vragen, als de Heere ons daar een ogenblik gelegenheid voor geeft en Zijn lieve Geest een weinig opklaring.

U kunt deze waarheid vinden in het u straks gelezen dertigste hoofd­stuk van Jeremia en daarvan het 21e en 22e vers:

***"En zijn Heerlijke zal uit hem zijn, en zijn Heerser uit het midden van hem voortkomen; en Ik zal Hem doen naderen, en Hij zal tot Mij genaken; want wie is hij, die met zijn hart Borg worde om tot Mij te genaken? spreekt de HEERE.***

***En gij zult Mij tot een volk zijn en Ik zal u tot een God zijn".***

Ik zou boven deze waarheid willen zetten: Dankdag voor de grootste Gave.

Paulus, in 2 Korinthe 9: 15 zou zeggen: "Gode zij dank voor Zijne onuitsprekelijke gave".

We wensen stil te staan bij:

1e. De heerlijkheid van Christus.

2e. De heerschappij van Christus.

3e. De hogepriesterlijke bediening van Christus.

4e. De borgtocht van Christus.

5e. De herstelling door Christus.

Wij gaan trachten, met de hulp des Heeren, daar deze dag een weinig uw aandacht bij te bepalen.

Voor dat we dat doen, zingen we Psalm 106 het 3e en het 4e vers:

*Geef dat mijn oog het goed' aanschouw',*

*'t Welk Gij, uit onbezweken trouw,*

*Uw uitverkoor'nen toe wilt voegen;*

*Opdat ik U mijn rotssteen noem',*

*En delend in Uws volks genoegen,*

*Mij met Uw erfdeel blij beroem'.*

*Wij hebben God op 't hoogst misdaan;*

*Wij zijn van 't heilspoor afgegaan;*

*Ja, wij en onze vaad'ren tevens,*

*Verzuimend' alle trouw en plicht,*

*Vergramden God, den God des levens,*

*Die zoveel wond'ren had verricht.*

***1e. De heerlijkheid van Christus.***

Als u straks met aandacht geluisterd hebt naar het voorgelezen hoofdstuk, hebt u kunnen horen, hoe Jeremia hier de raad des Heeren het volk verkondigde. Hij zei onder andere dit: "Uw breuke is dodelijk, uw plage is smartelijk. Er is niemand, die uw zaak oor­deelt aangaande het gezwel; gij hebt geen heelpleisters". Wat bete­kent dat? Het ging over het verkoren volk des Heeren. Dat volk zou er achter komen, dat hun breuk dodelijk was en hun plaag smarte­lijk.

Maar dwars daar doorheen gaat Jeremia hier een Goddelijke op­dracht volvoeren, om te spreken over die Héérlijke, Die uit Hem zal zijn. Wie is die Heerlijke? Als u een aandachtig Bijbellezer bent en u hebt meegelezen, dan hebt u gezien dat ,Heerlijke' met een hoofd­letter geschreven wordt. Die heerlijke kan nooit meer op aarde ge­vonden worden. Dat is niet meer bij de mens te vinden. Mensen, echt niet waar! Adams val is zo vreselijk, zo goddeloos, zo bruut! Want uit die val is alles voortgekomen.

Jesaja moest beginnen: "Een os kent zijn bezitter en een ezel de krib­be zijns heren". Van daaruit ook, dat er geen heerlijkheid meer ligt op enig schepsel. Dat wil zeggen: Heerlijkheid, die voor God heer­lijk is.

Maar nu wordt hier gesproken: "Zijn Heerlijke zal uit hem zijn". Waaruit dan?

Ach, ik zou eerst kunnen spreken over de heerlijkheid van Christus, maar daar heb ik weinig woorden voor. Hoe zou ik daar indringen! De heerlijkheid die Hij heeft als de Verordineerde, als de van God gegeven Zoon, Die met de Vader waarachtig en eeuwig God is. God te prijzen tot in eeuwigheid! Voor Wie de heilige sera­fijnen en cherubijnen van eeuwigheid tot in eeuwigheid hun aange­zichten bedekken en uitroepen: "Heilig, heilig, heilig is de Heere!"

Alle volmaaktheden en deugden die in de Vader zijn, zijn ook in de Zoon. Wie zal beschrijven het hemels gezang en de hemelse glans van die grote Koning, van 's Vaders Lieveling? Zoals Hij met de Va­der waarachtig God is, wie zal het uitspreken? God te prijzen tot in eeuwigheid! Voor Wie ook de hemelse heirscharen van gezaligden neerknielen in heilige verwondering.

Jesaja zag er iets van. Hij zag Hem op die hoge en verheven troon. En wat was Jesaja's uitroep? *Wee mij, want ik verga!* O, Christus is, als de Tweede Persoon in het aanbiddelijke Wezen, niet los te maken van Zijn menswording. Maar Hij blijft wel wat Hij is: Waarachtig God. De eeuwigheid zal er voor nodig zijn om die heerlijkheid, die grootheid en die onbepaaldheid van al Zijn eigenschappen en God­delijke deugden in volmaaktheid te kennen.

Mensen, dan zal alles van de mens er tussen uit moeten zijn, hoor! Opdat we zo de Godde­lijke Persoon in Zijn volmaaktheid zullen mogen aanschouwen. Die glans zullen deze ogen nooit kunnen verdragen, net zo min als we het licht der zon kunnen verdragen in onze ogen. Die heerlijkheid zullen we hier nooit kunnen verdragen, dan zouden we verteren!

Maar er staat: "Zijn Heerlijke zal uit hem zijn". Dat is het grootste wonder. Wie is die Heerlijke? Ach, het is die Heerlijke, Die alleen door het geloof gekend wordt. Die Heerlijke, Die door de Vader af­gezonderd is. Daar zong reeds een Lea van, toen ze Juda gebaard had. "Ditmaal zal ik den HEERE loven". O, wie zal het uitspreken wat het geloofsoog ziet! Het ziet door Juda en door de geslachten heen naar dat Lam Gods, dat de zonden der wereld wegdraagt.

Wie zal het uitspreken wat vader Jakob zag, toen hij uitriep: "Juda, gij zijt het". Wie zal het uitspreken, toen hij riep: "Op Uwe zaligheid wacht ik, HEERE".

Wie zal het uitspreken wat het hart van Jesaja vervuld heeft, toen hij door het geloofsoog mocht zien: "Want een Kind is ons geboren, een Zoon is ons gegeven en de heerschappij is op Zijne schouder". "Zie een maagd zal zwanger worden en zij zal een Zoon baren en Zijnen naam IMMANUËL heten". O, die heerlijkheid, die het geloofsoog gezien heeft! Jeremia riep het uit: "En deze is het, die haar roepen zal: De HEERE ONZE GERECHTIGHEID".

Die Heerlijke! Wat is Christus heerlijk voor een schuldige zondaar. Wat wordt Christus heerlijk voor een alles-verbeurd-hebbend zon­daar. Wat wordt Christus beminnelijk voor een dwaze en blinde, die Hem door het geloofsoog mag leren kennen.

Mozes zei: "Een Profeet zal ik hun verwekken uit het midden hunner broederen". Maria zonk weg in verwondering, toen daar de engelen­boodschap kwam: "Dat Heilige, Dat uit u geboren zal worden, zal Gods Zoon genaamd worden".

"Deze zal groot zijn". Groot, ach, hebt u Hem ooit leren kennen in Zijn grootheid? De engelen hebben het gezegd tegen de herders: "Dat u heden geboren is de Zaligmaker, Welke is Christus, de Heere, in de stad Davids".

O, die Heerlijke, die aller-heerlijkste Christus! Er was daar een me­nigte van hemelse heirlegers, lovende en prijzende God en zeggen­de: "Ere zij God in de hoogste hemelen, en vrede op aarde".

Ziet u de wereld wegzakken, mensen! Dan gaat alles zijn waarde ver­liezen. Dan zinkt u in een zwarte, donkere nacht weg. Dan kunt u in 1983 dankdag houden en zeggen: Waar moet het nu alles terecht ko­men! Dan kunt u zeggen: Moeten we ná nog dankdag houden? Maar dan gaat hier rijzen: "Zijn Heerlijke zal uit hem zijn". God heeft Zelf gezorgd voor zulk een Borg, voor zulk een Zaligmaker.

Daar bogen zich de herders in de stal van Bethlehem neer. En zij za­gen Maria. U zegt: Maria eerst?

Ja, eerst Maria en Jozef en toen het Kindeke. Niet andersom, hoor! Nee, God maakt Zijn Woord waar. God bevestigt Zijn Woord en belofte jegens ons. God zal het doen naar Zijn eeuwig Woord en zij zullen zeggen: "Gij hebt Uw welda­digheid groot gemaakt!"

"Een maagd zal zwanger worden en zij zal een Zoon baren". Zij zul­len een maagd vinden. Wat voor een maagd? Maria. Het Woord Gods wordt bevestigd.

Mensen, daarom wordt het zo groot voor een mens, die zichzelf ver­liest. Voor een mens, die alle grond in zichzelf verliest. Want denkt erom: Hij wordt nooit gekend, dan alleen langs een afgesneden weg. Maar dan krijgt Hij ook waarde, mensen! Dan schiet er alleen maar over: God kan niet liegen, God kan van Zijn Woord niet af. Dat is een eeuwige weldaad! "Zoude Hij het zeggen en niet doen, of spre­ken en niet bestendig maken?"

U hebt de oude Simeon tot het einde van zijn leven naar de tempel zien gaan. "En hem was een Goddelijke openbaring gedaan door den Heilige Geest, dat hij de dood niet zien zoude, eer hij den Christus des Heeren zou zien". Ach, ziet u daar die oude man weer naar de tempel gaan?

U zult zeggen: Met de dood in zijn schoenen. En de duivel zei van binnen: Simeon, geloof er maar niets van hoor, dacht je dat als jij straks gaat sterven, dan de hemel open gaat? Man, je hebt nog nooit de Christus gezien, je hebt Hem nog nooit omarmd. Zie je wel, dat al die beloften bedrog zijn. Och, mensen, het kan toch zo spoken!

Daar kwam die oude Simeon in de tempel. Op welke tijd? Op zijn eigen tijd?

Nee, op Gods tijd! Ja maar, het is al zo lang gele­den! 't Is echt waar hoor man, ik heb het zelf uit Zijn mond gehoord. Maar nu is er niets meer van te zien.

Daar kwam hij in de tempel. Wat omarmde hij daar? U zult zeggen: Dat toch die moeder dat Kind losliet! Dat ze Hem aan die oude man gaf! Dat doet een moeder niet snel. Mensen, als u het los moet laten en als de Heere het uit uw armen neemt, dan gaat het vanzelf en dan krijgt die oude Simeon het.

"Nu laat Gij, Heere, Uwen dienstknecht gaan in vrede naar Uw Woord". O, die heerlijke Christus, die schone Christus! U zult zeg­gen: Wat een diepe vernedering! Maar het is voor een volk dat in zichzelf, als een doodschuldige, geen dankdag meer kan houden. Die, als een rampzalige, niet met Nederland en niet met de grove af­wijkingen van Nederland, maar die met hun huis, hun hart, hun schande, hun schuld en hun oordeel niet hoger meer kunnen komen dan een doem- en helwaardige. Dan zitten ze hier neer en zeggen: O God, nu kan er niets meer.

Ik ontmoette eens een man, die vertelde van een boer, het was ook in de tijd van de dankdag, wiens vrouw hem kwijt was. Zij ging hem zoeken. Eindelijk kwam z'n vrouw bij het varkenshok en vond haar man daar. Hij had juist een emmer met eten voor het varken gegooid en dat beest knorde wel honderd maal tegen hem. Hij stond hard te wenen bij het varkenshok en zei: 'Ach Heere, ik ben nog minder als een varken, want dat beest knort nog, als ik een emmer met voer bij hem gooi, als een teken van dankbaarheid. En nu moet het bij mij dankdag worden. Ik kan niet anders dan brommen gelijk de beren.'

Hoe zijn wij nu naar de dankdag gekomen? Brommend, gelijk de be­ren? Dan zegt u: Wat moet daar nu van terecht komen? Maar, voor zulken, die alle waarde in zichzelf verliezen, kan die heerlijke Chris­tus, in Zijn diepe vernedering, waarde gaan krijgen!

Hoe heerlijk is Hij dan? O, voor een doodschuldige wordt Hij heer­lijk in Zijn nederige geboorte.

Voor een ellendige, rampzalige en on­waardige kan Hij heerlijk worden in Zijn vernedering, zoals Hij daar de helse angsten doordragen heeft. Zoals Hij bloed gezweten heeft in Gethsémané! Zoals bij Zijn besnijdenis reeds het eerste bloed ge­vloeid is. Want Hij is toch die bloedende Koning en Hogepriester!

Dan is Hij heerlijk, zoals Hij daar gestaan heeft voor de rechter.

Dan is Hij heerlijk, zoals Hij daar sprak: "Ik kom". "Eist van Mij", had God gezegd "en Ik zal de heidenen geven tot Uw erfdeel". Voor zo'n heidendom!

Ach, daar zingt dat heidendom wel eens van op de dankdag: "Looft, looft den Heer', gij heiden­dom".

Als u nu zo'n heiden, zo'n dwaas en zo'n blinde voor God mag worden, dan wordt Hij ook heerlijk, niet alleen in Zijn lijden en ster­ven, zoals Hij Zijn bloed liet vloeien.

Maar dan wordt Hij ook heer­lijk in Zijn opstanding, hemelvaart en zitting ter rechterhand Gods. Wat wordt Hij dan heerlijk! Wat wordt het dan een uitzien!

Wat wordt dan de verwachting op de dankdag? Dat, als hier alles valt en vergaat, er nog Eén overblijft. Zijn naam is Jezus, Zaligmaker, Immanuël: God met ons. Hoe moeten we anders verder?

Er staat verder nog: "Zal uit hem zijn".

Dat wordt nu het grootste wonder! Want, als u nooit een Rachab de hoer geworden bent, dan kunt u nooit in die geslachtslinie opgenomen zijn. Als u nooit eens een Thamar en een Juda voor God geworden bent! O, als u nooit een David of Bathseba geworden bent, als u nog nooit eens... Moet ik nog verder gaan? Ik zal het maar in één keer zeggen: Als u nog nooit zo'n modderkolk van ongerechtigheid voor God geworden bent, als een Manasse, dan kan die waarheid nooit bevestigd worden! Maar nu moet u eerst voor God worden, wat u in waarheid bent.

En wat bent u dan in waarheid? Dan bent u de dankdag onwaardig, dan bent u uw leven onwaardig, dan staat u bij God in de schuld en dan staat u als een schandvlek voor God getekend.

Christus is niet náást het menselijk geslacht, Christus is ook niet náást Zijn Kerk hier op aarde gekomen. Maar Hij is hier gekomen om Zich met Zijn Kerk te verenigen, met het verlorene, met tollena­ren en zondaren.

De Heere had het goede voor zich weggeschikt naar Babel. O, er wa­ren er verschillenden, die thuis gebleven waren. Die konden het goed met de vijanden vinden. Maar weet u waarom het ransel erop gaat? Weet u waarom de roede er overheen gaat? Opdat Christus eruit voort zou komen. Opdat Christus eruit geboren zou worden! Niet uit de farizeën en schriftgeleerden, die hadden hun buik dik met eigen­gerechtigheid, die konden het voor God nog stellen!

Maar nu staat er van die dierbare Christus: "Zijn Heerlijke zal uit hem zijn".

Dan zou ik weer terug moeten gaan. Zo is de wille Gods van eeuwigheid geweest. Om met Christus' gerechtigheid, heilig­heid, heerlijkheid, volmaakte gehoorzaamheid en voldoening Zijn Kerk te versieren.

"Zal uit hem zijn". Dat is: Bruidegom en Bruid horen bij elkaar. Wijnstok en ranken horen bij elkaar. Hoofd en lichaam horen bij el­kaar.

En nu dat verminkte, dat walgelijke, daar het van geldt: "Uwe breuk is dodelijk, uwe plage is smartelijk. Er is niemand, die uw zaak oordeelt aangaande het gezwel, gij hebt geen heelpleisters". Dáár heeft God nu Zijn Zoon voor gegeven!

Hoe zult u dankdag houden? Als u nu nog komt met uw eigengerech­tigheid, dan zegt de Heere: Dat kan Mij niet behagen. Hoe zullen we dan dankdag houden? Alleen dankdag in een Ander, in Christus, in die Borg en Zaligmaker. Alleen dankdag in Hem, Die het kruis heeft gedragen en de schande veracht. Alleen dankdag in Hem, van Wie de Kerk zong: "Hij zal Zijn werk voor mij voleinden".

Ach, zouden er zo vandaag nog opgekomen zijn met hun schande, hun oordeel en met hun verderf? Ook zelfs Zijn Kerk, na ontvangen genade, kan niets mee- of aanbrengen.

Er ligt weer een jaar achter ons en de Heere heeft nog eten laten groeien en ons nog spijs en drank gegeven. Er is geklaagd, geklaagd en nog eens geklaagd. Wij hebben overal over te klagen gehad. Maar als de Heere ons nu eens terugbrengt: Hoe is het jaar voorbij gegaan? Zouden we dan niet moeten zeggen: "Het zijn de goedertierenheden des HEEREN, dat wij niet vernield zijn, dat Zijn barmhartigheden geen einde hebben". De Heere zou ons met de bezem des verderfs wel weg hebben kunnen doen.

Maar nu komt Hij tot zulk een volk hier nog te spreken: "Zijn Heer­lijke zal uit hem zijn". Niet er naast, niet er buiten, niet op een ande­re plaats. Maar onder hen, van wie geschreven is: "Op dezen zal Ik zien, op de arme en verslagene van geest". De Heere Jezus sprak: "Hebt gij Mij lief?" Toen moest Petrus er achter komen, dat er van hem niets deugde. Hij moest er achter komen dat Gods Woord waar is.

Daar stond hij met zijn zwaard én dan zou hij zelf nog aan de gang gaan. "Al moest ik ook met U sterven, zo zal ik U geenszins verloo­chenen", sprak hij. O, wat een mond, wat een mond. Daar staat Petrus nu! "Maar Ik heb voor u gebeden, dat uw geloof niet ophoude". O, die heerlijke Hogepriester, die heerlijke Zaligmaker aan de rechterhand des Vaders. Die heerlijke Koning, die heerlijke Leraar der Gerechtigheid.

"Zijn Heerlijke zal uit hem zijn". Wat zou ik er nu aan hebben, men­sen, als het nu voor een ander waar was. Iedere keer is het weer no­dig: "...Zal uit hèm zijn". Dat ik wat in m'n hart mocht hebben van die Heerlijke, die zoete Zaligmaker, die eeuwige Koning, die alles- vervullende Koning. Hij is aller hulde waard!

Weet u wat er van die Heerlijke geldt? Dat we Die op aarde niet vinden, nergens meer. Toch zegt de Heere nog: Mijn beminde, Mijn lie­felijke, Mijn bruid, Mijn Jedid-Jah, Mijn schone. "Geheel zijt gij schoon, Mijn vriendin".

Als die schoonheid van Christus in het hart van Zijn volk verklaard wordt, dan gaan ze Hem de schoonste benamingen geven. Dan zeg­gen ze: Hij is heerlijk in Zijn bediening als Profeet, Priester en Ko­ning; Hij is heerlik in Zijn staat van vernedering en verhoging. Hij is heerlijk, Hij is algenoegzaam. Hij is eeuwig, eeuwig vol. Wie is toch aan onze God gelijk!

Ik moet gaan besluiten; het is tijd. Ik kan er toch zo weinig van zeggen.

Kinderen, jullie zijn vandaag nog gekomen naar de dankdag. Jon­gens en meisjes, er is maar één Goed, dat waarde heeft. Dat zou zijn als je er zelf wat van in je hart mocht hebben. Als je die Heerlijke mocht leren kennen. Ja, als je zó eens een keertje op de dankdag naar huis moest ('t zou toch rijk wezen, hoor!) en je moest dan zeg­gen: Er deugd van mij niets. Ik moet gaan sterven en God ontmoe­ten! Dit geldt ook vaders en moeders, die geldt ons allen tesamen!

We zingen nog even, voordat we met een enkel woord besluiten, uit Psalm 45 en daarvan het 4e vers:

*O God! Uw God heeft mild U overgoten*

*Met vreugdezalf, meer dan uw meegenoten,*

*Omdat uw ziel de goddeloosheid haat,*

*En 't recht bemint. Uw vorst'lijk rijksgewaad,*

*U toegevoegd uit elpenbenen hoven,*

*Vol eed'len geur, doet elk uw hoogheid loven;*

*Hoe ruikt de mirr' en kassie wijd en zijd,*

*En d'aloë, wier geur uw ziel verblijdt!*

**Toepassing.**

De heerlijkheid van Zijn werk, zoals Hij dat komt te openbaren, ho­pen we in dit avonduur, in het vervolg van deze tekst wat nader te be­zien, zo de Heere het geeft.

Het is, als we er iets van hebben leren kennen, met geen pen te be­schrijven, hoe groot de heerlijkheid is van de van God gegeven Zalig­maker. Wat zal het eens zijn, als die Kerk in die volle heerlijkheid zich zal mogen verheugen en verblijden. Dan zullen ze nooit, nooit meer de zwarte gedaante van hun zonden kennen.

Ik ben straks ernstig begonnen, toch willen we nog een enkel woord tot u richten, alvorens te eindigen.

Mijn geliefde mede-reisgenoten naar de eeuwigheid!

U bent op reis, op reis naar de eeuwigheid. Hoe lang zullen we nog door deze woes­tijn gaan? Of is het nooit geen woestijn voor u geworden? Kunt u hier nog leven? Bent u hier nog in de macht en de heerschappij van de vorst der duisternis? Wilt u nog zijn begeerte doen? O, dat het toch onze bede mocht zijn of worden, ook op deze dag: Verlicht toch als­tublieft Zelf mijn hart en mijn oog. O, verlicht toch ons leven, dat we aanschouwen zouden de wonderen Uwer wet. (Ik weet wel, David zei het in een weg van evangelische heiligmaking, maar ik zeg het nu in deze zin.) Want denkt er om, mensen, nu moet alles eens een keer wegvallen, want we grijpen ons overal aan vast! De joden, schriftge­leerden en farizeeën hielden zichzelf nog aan Aäron en aan het Levie­tische priesterdom vast. Ze zeiden nog: We hebben onze eigen gods­dienst. Maar denkt er om, mensen, dat moet ook nog een keer weg­vallen! En dan zal hier toch over moeten schieten: Alléén Mozes en de wet. Dan staan we bij God in de schuld. Dan maken we de schuld dagelijks meer.

Is dat ooit gebeurd in ons leven? Dan zegt u: Dat vind ik verschrikkelijk, want we zijn toch in de weg der middelen? Ja, maar dan maken we vandaag de schuld nog meerder, als deze dank­dag weer zo voorbij zou gaan. Misschien is er iemand, die bij zichzelf denkt: Man, als dat waar is, blijf ik vanavond thuis. Ik blijf thuis als ik de schuld hier nog meerder maak! Maar, als u thuis blijft, wat doet u dan? Dan denk ik dat u de schuld nog dubbel meer maakt! Maar, wat hebt u dan nog meer op me aan te merken? Dat heb ik niet, maar ik heb Gods Woord. Weet u wat dat Woord zegt: "En niet gelooft aan 's Heeren woorden".

O mensen, ik kan er nooit genoeg op aandringen, dat we om eigen schuld verloren gaan. Wij gaan niet verloren omdat God ons niet ver­koren heeft, nee, echt niet waar. Maar we gaan verloren, omdat we God de rug toegekeerd hebben. Dat deed dat volk van Israël ook. U zult zeggen: Maar wat dan? Ik kan het ook niet verder brengen, maar ik wil het wel meegeven. De Heere Zelf geve vandaag nog eens een lichtstraal in uw hart. Dat u het eens moest eigenen in 1983!

God is nog Dezelfde, Hij laat ons nog prediken dat er zo'n Zaligmaker is. Hij brengt nog dat Woord tot onze deuren. Hij geeft dat Woord nog in onze mond.

Ach, dat we dan nog mochten bedelen of God Zelf die oorpoort eens doorboren wil en die hartepoort ontsluiten. Want, als dat waar wordt, dan krijgen we met een heilige Majesteit Gods te doen. En weet u wat er dan gaat gebeuren? Dan staat er (ik loop even op mijn tekst vooruit): "Want wie is hij, die met Zijn hart Borg wor­de om tot Mij te genaken?"

Nu doe ik de vraag en die leg ik op uw hart: Wie zal er tot God nade­ren en leven? Wie zal er bestaan vinden voor die Majesteit? Nu is het zover nog niet, zult u zeggen. Maar het kan vanavond zover wezen, mensen! En dan? Dan kunnen we alleen bestaan voor God, in God. En dat is alleen in die gezegende Borg, in die Heerlijke.

Maar, er zouden er vanmorgen nog opgekomen kunnen zijn, daar, zoals onze oude leraar het weleens zei, de lappen bij hangen. Die hun ellende niet weten uit te spreken. Die niet meer weten hoe ze zalig moeten worden, niet meer weten langs welke weg, door schuldbesef getroffen en verslagen, onder .een vloekende wet en een drukkende toorn Gods.

Voor hen kan het vanmorgen nog een wonder geweest zijn, dat ze hier de dorpel nog over gingen. 't Kan nog een wonder geweest zijn, dat ze de dankdag nog mogen beleven. Zou het dan nog eens recht dankdag mogen worden? Zou het eens recht biddag mogen worden? Een biddag, met de Kanaänese vrouw, in het: "Heere, help mij". Om dan een dankdag in God te mogen hebben, Die alle dingen wel ge­maakt heeft. Dat is de ware dankdag. Voor God te kunnen bestaan, maar dan in een Ander, in die gezegende Zaligmaker. Dat is nooit om uit te drukken. Om hier in de gerechtigheid, in het bloed, in het offer, hoe het ook geschud en geslingerd wordt, rechtvaardig voor God gesteld te worden. In dat offer, waarin God zijn schuld niet meer aanziet, nooit meer gedenkt. Al worden ze hier ook, zelfs na ontvangen genade, heen en weer geschud en gezeefd, nochtans zal niemand ze rukken uit de hand huns Vaders.

"Want zovelen als er door den Geest Gods geleid worden", zegt Paulus in de Romeinen-brief, "zijn kinderen Gods". "Want gij hebt niet ontvangen den Geest der dienstbaarheid wederom tot vreze; maar gij hebt ontvangen de geest der aanneming tot kinderen, door Welken wij roepen: Abba, Vader". Dat alles in die Heerlijke.

Dan eindigt Hij: "Wie zal ons scheiden van de liefde van Christus? Verdrukking of benauwdheid, of vervolging, of honger, of naakt­heid, of gevaar, of zwaard? Maar in dit alles zijn we meer dan over­winnaars, door Hem, Die ons liefgehad heeft". O, het is toch een zoet deel, hoor!

Er staat in het vervolg nog: "En zijn Heerser uit het midden van hem doen voortkomen". We hopen er vanavond wat verder mee te gaan. Die Heerser is Christus, in Wiens handen de heerschappij goed toe- betrouwd is! Hij heeft Zelf de dood voor Zijn Kerk overwonnen. Hij heeft het graf overwonnen, Hij heeft de satan overwonnen. Hij heeft alle machten onder Zijn voeten verpletterd en Hij zal ze straks ten onder brengen.

Maar, dat kleine Sion, dat verachte en toch een schare die niemand tellen kan, zal straks binnen gaan om Hem volmaakt te loven, te prijzen en te bedanken.

Zal ik erbij mogen zijn? Zal het voor mij waar wezen? Vraag het uzelf eens af, of het waar zal wezen voor God.

De Heere heilige de Waarheid, om Jezus' wil. Amen.

Dankgebed.

Slotzang: Psalm 65: 8:

*Uw goedheid kroont de jaargetijden;*

*Waar Gij uw voetstap zet,*

*Daar doet Gij 't al ten zegen dijen,*

*Daar druipt het al van vet,*

*Het woeste veld vangt zelfs die droppen,*

*Zijn weide blijft niet droog;*

*De heuvels steken blijde toppen*

*Met lachend groen omhoog.*

Zegen.

**2. Predicatie over Jeremia 30: 21 en 22, uitgesproken in de avond-kerkdienst op de dankdag 2 november 1983.**

Zingen: Psalm 68: 14:

*Uw God, o Isrel, heeft de kracht*

*Door Zijn bevel u toegebracht.*

*O God, schraag dat vermogen;*

*Versterk, hetgeen Gij hebt gewrocht,*

*En laat Uw hulp, door ons verzocht,*

*Uw volk voortaan verhogen.*

*Dan passen, Uwen naam ter eer,*

*Om Uwes tempels wil, o HEER,*

*De vorsten op Uw wenken;*

*Zij zullen U van allen kant;*

*Zelfs uit het allerverste land,*

*Vereren met geschenken.*

Lezen: Jeremia 31: 1 t/m 20

Votum

Zegen

Gebed

Wij zijn in de morgendienst begonnen over Jeremia, die, in zijn jon­ge jaren, geroepen tot dat grote en gewichtvolle werk, voor een schier onmogelijke taak werd gesteld. Jeremia heeft het volk van Juda bergafwaarts zien gaan. Hij is geroepen ten tijde van de koning Josia en heeft meegemaakt dat Zedekia en het volk weggevoerd wer­den naar Babel en Jeruzalem verwoest. Zelf is hij later waarschijnlijk als balling naar Egypte gebracht. O, en dan de profetie aan een weg­zinkend volk: "Mijn volk heeft twee boosheden gedaan".

We hebben vanmorgen een parallel getrokken tussen Juda en ons wegzinkend land. Want, weet u wat zo erg is? Dat die boosheden (we hebben het vanmorgen reeds gezegd), brute, trieste, goddeloze boosheden zijn, waarmee de mens zichzelf losmaakt van zijn Schep­per, eigen wegen kiest en zegt: Wijk van mij. We hebben in brute goddeloosheid met onze Schepper gebroken. En waar gaan we heen? Zonden zijn geen zonden meer, mensen! Ze worden niet eens meer

opgemerkt. We zijn gewoonte-mensen geworden, gelijk als de kud­de-dieren. Dat is het ergste! Alles gaat verblind daar heen. Steeds, steeds meer komen de zwarte oordelen dichterbij. En als er dan geen oor en opmerking is, kan het voor het volk Gods zo benauwd en bang worden!

We gaan er vanavond niet meer over spreken, want we hebben er vanmorgen genoeg van gezegd. We hebben vanmorgen gezegd: Is er dan op deze dankdag van 1983 geen enkel lichtpunt meer? Is dan alles afgesneden?

Was het in het persoonlijke nog eens waar, men­sen! Kwamen we nog eens aan het eind. "Uw breuk is dodelijk, uw plage is smartelijk. En er is niemand die uw zaak oordeelt aangaande het gezwel; gij hebt geen heelpleisters". O, dat we dat nog eens mochten beleven en inleven! Want dan, door die weg van onmoge­lijkheid heen, als het nooit meer kan van 's mensen zijde, gaat de Heere toch beloven, en die belofte is nu, in 1983, nog van kracht. Een belofte, waarvoor we reeds vanmorgen uw aandacht gevraagd hebben en waarmee we in dit avonduur wat verder wensen te gaan.

U kunt deze vinden in de profetie van Jeremia, het dertigste hoofdstuk, de verzen 21 en 22:

***"En zijn Heerlijke zal uit hem zijn, en zijn Heerser uit het midden van hem voortkomen; en Ik zal Hem doen naderen, en Hij zal tot Mij genaken; want wie is hij, die met zijn hart Borg worde om tot Mij te genaken? spreekt de HEERE.***

***En gij zult Mij tot een volk zijn en Ik zal u tot een God zijn".***

We hebben vanmorgen reeds gezegd hierboven te willen zetten: *Dankdag voor de grootste Gave.*

Onze tekstwoorden spreken hier, hebben we gezegd, over:

1e. De heerlijkheid van Christus.

2e. De heerschappij van Christus.

3e. De hogepriesterlijke bediening van Christus.

4e. De borgtocht van Christus.

5e. De herstelling door Christus.

Voordat we daar, met de hulp des Heeren, een ogenblik bij stil staan, zingen we eerst nog van Psalm 36 het 2e vers:

*Uw goedheid, HEER, is hemelhoog;*

*Uw waarheid tot den wolkenboog;*

*Uw recht is als Gods bergen;*

*Uw oordeel grond'loos; Gij behoedt,*

*En zegent mens en beest, en doet*

*Uw hulp nooit vrucht'loos vergen.*

*Hoe groot is Uw goedgunstigheid!*

*Hoe zijn Uw vleug'len uitgebreid!*

*Hier wordt de rust geschonken;*

*Hier 't vette van Uw huis gesmaakt;*

*Een volle beek van wellust maakt*

*Hier elk in liefde dronken.*

***1. "Zijn Heerlijke zal uit hem zijn".***

We hebben vanmorgen iets gezegd van die heerlijkheid van Christus. Weet u wanneer Hij heerlijk wordt? Als u Hem in uw hart leert kennen. Weet u wanneer Hij heer­lijk wordt? Als u Hem, op rechtsgronden, van de Eerste Persoon ont­vangt. Weet u wanneer Hij heerlijk wordt? Als Hij mijn Zaligmaker wordt. Want dan heeft Hij niet alleen geleden en is Hij niet alleen ge­storven en begraven, maar is Hij ook opgestaan als Overwinnaar. Hij is ten hemel gevaren. Hij zit nu ter rechterhand des Vaders. Dan is Hij mijn Zaligmaker en mijn Goël. Dan heb ik Hem zelf eerlijk ont­vangen. Daar zal het maar over gaan!

"Zal uit hem zijn".

Welk een volk is dat dan? Dat is een volk, dat in een eeuwige nacht rechtvaardig om moet komen. Een volk, dat in duisternis wandelt en geen licht heeft en gezeten is in het land van de schaduwen des doods.

Het is niet voor niemendal, dat de oude Simeon, toen hij Christus in zijn armen mocht sluiten, uitriep: "Nu laat Gij, Heere, Uwen dienst­knecht gaan". Dan heeft de wereld geen waarde meer! Dan verliezen alle schatten van deze wereld hun waarde. Dan bent u uw eigen heer­lijkheid kwijt. Dan bent u ten onder gegaan aan uw eigen kant. Dan hebt u een andere grond leren kennen; een grond voor tijd en eeu­wigheid.

***2e. De heerschappij van Christus.***

"En Zijn Heerser uit het midden van hem voortkomen". We hebben vanmorgen gezegd dat het tien-stammenrijk reeds lang naar Assyrië was gevoerd. Israël, als volk, maar ook Israëls koning, hadden afge­daan. Nu komt Juda ook aan de beurt. We zeiden vanmorgen reeds dat de laatste koning, Zedekia, de ogen uitgegraven werden, nadat hij eerst zijn eigen zonen had zien slachten. Dus, die waren er niet meer. Dan is het een afgesneden zaak, mensen! Als uw ogen uitge­graven zijn, bent u stekeblind.

U zult zeggen: Man, wat heeft dat er nu mee te maken? Het heeft er dat mee te maken dat we het geestelijk hier zullen moeten beleven.

Want u moet er maar rekening mee houden, zolang we zèlf nog wat kunnen doen en zolang we zèlf nog de hand aan de ploeg kunnen slaan, is er voor de Heere niets te doen. Want er is niets erger dan te­gen te werken en een mens doet niet anders dan tegenwerken, met al zijn eigen werken. Nu snijdt de Heere iedere weg af. Uw geestelijke breuk is dodelijk en uw plaag is smartelijk.

Als er tegen u gezegd wordt dat u kanker hebt en niet lang meer zult leven, gaat u uzelf toch niets meer inbeelden? Maar als de Heere het nu eens komt te zeggen! Dan bent u alles kwijt, alles verloren. En dan? "En zijn Heerser uit het midden van hem voortkomen".

Misschien dat er nog één van Gods volk onder zit die zegt: Man, zou het ooit nog kunnen? Nee, het kan niet meer, want ik ben mijn beke­ring kwijt en ik ben mijn roeping kwijt. Ik weet niet of de Heere ooit met mij begonnen is. De duivel heerst over mij en ik denk wel eens dat alles ten gronde gaat. Maar er staat: "En zijn Heerser". Zij heb­ben een Koning en een Overste nodig. Ze hebben er Eén nodig, Die van God geworden is. Ze hebben er Eén nodig, Die het Zelf voor hen gaat opnemen.

Want weet u wie die Koning is? "Ik toch heb Mijnen Koning gezalfd over Sion, den berg Mijner heiligheid". Nu, van die berg is niets te verwachten, mensen. Het is een kale en dorre berg. Maar als Hij nu Zelf over Sion gezalfd is, dan is Hij van eeuwigheid. Ach mensen, wat zijn de ingewanden van God de Eerste Persoon van eeuwigheid toch brandende van liefde geweest. Wat is Zijn verkiezende liefde toch oneindig. Wat is dat welbehagen toch uitgestrekt. Dat Hij, om Zijn volk te zaligen en te behouden; om, met eerbied gesproken, Zijn doel te bereiken, want anders had het nooit gekant, zulk een heerschappij gelegd heeft op Zijn eigen innig geliefde Schootzoon. Die moest hier op aarde komen.

Wat gaat Hij dan doen? Hij gaat ze trekken, Hij haalt ze uit het ver­derf, uit de kaken des doods. Als ze een Goddelijke roeping krijgen, roept Hij ze met kracht. Of ze willen of niet (want uit zichzelf willen ze niet), maar de Heere komt ze overwinnend te doen buigen onder Zijn hoge Majesteit. Ze worden geveld. Dan maakt Hij een gewillig volk op de dag van Zijn heirkracht. De kerk zingt er immers van: "De kerker werd Uw buit, o Heer".

Wat zou het toch nog een eeuwig wonder zijn, als er vandaag, op de­ze dankdag, nog één onder was, die door een pijl in het hart getroffen werd. Die als een verslagene voor het aangezicht des Heeren terecht mocht komen. Die Hij hier, door Zijn Goddelijke kracht, onder Zijn heerschappij kwam te brengen. Die de dood in zichzelf zou vinden. Heman klaagde zelfs nog: "Zult Gij aan doden wond'ren doen?" Ja, zo klaagde Maria ook en zo klaagden al de rouwklagers bij het graf van Lazarus. Zo hebben ze allemaal geklaagd.

Ziet u daar de stoet uit de poort van Naïn gaan? Wat ziet u daar dan? Allemaal mensen, dode mensen, die een dood mens gingen begra­ven. Dat gebeurt nogal eens, want we gaan allemaal dezelfde weg. Wie kwam er hier in de poort? Wie stond er bij het graf van Lazarus? Die grote Heerser! Hij komt niet naast hen te staan, maar Hij zal uit het midden van hem voortkomen, uit dat Juda, uit dat volk, dat on­der een drie-voudige dood zich voor eeuwig weggezondigd heeft. Uit een volk, dat uit zichzelf nooit meer in de gemeenschap met God her­steld kan worden.

"En zijn Heerser uit het midden van hem voortkomen". Hij heerst, hoor! Het is Hem goed toebetrouwd! Er is er misschien nog één, die zegt: Ik heb vroeger wel eens geloofd onder de grootste en bangste overtuigingen: "Ik zal uwe stenen gans sierlijk leggen en Ik zal u op saffieren grondvesten". Maar er is nu niets meer van te zien. Er komt ook nooit iets van terecht, hoor! U kunt zelf uw bekering niet vast­houden en ook uw roeping niet.

Ik heb kortgeleden nog gezegd van Ds. van de Rhee, die ook nog in Barendrecht gestaan heeft, dat hij op een zaterdagmiddag er van­door ging. Hij zei: Nu doe ik het niet langer meer, ik kan niet meer!

Je moet maar met de dood opgescheept zitten! Of het dan een ouder­ling, een diaken, een predikant of wie dan ook is, maar dan zeggen ze: Wat moet er nu van dat boeltje terecht komen! Dan sta je in deze tijd en zie je niet anders als de zwarte waas van de oordelen en het on­genoegen Gods neerdalen. Nog even en dan verteert alles, denk je dan.

O, laten we daar niet gering over denken! Ik spreek hier niet om daarmee op een rustbank te komen, want, wie weet hoe dichtbij de oordelen Gods zijn! De oordelen, die God gaat voltrekken, ook over ons vaderland.

Maar toch zeg ik: Als er nog een bekommerde, een door-onweder­voortgedrevene, bij aanvang of voortgang mocht wezen, dan wil ik hier zeggen: "Zijn Heerser uit het midden van hem voortkomen". Wat doet Hij dan? Wel, Hij is er niet alleen om ze te trekken, maar ook om ze te wederbaren en te vernieuwen. Om ze te brengen aan Zijn voeten, om ze als schuldigen onder het recht te doen buigen. Ach, Hij is die grote Heerser.

U zult zeggen: Hoe word ik dan rechtvaardig voor God? Als de plaag der melaatsheid totaal uitgebot is! Die het verstaat, die verstaat het! Want zolang u nog enige hoop aan uw eigen kant hebt, neemt u nog wel een zalfje om te proberen het zelf te genezen. Maar als nu alle verwachting is afgesneden, dan kan die Heerser waarde krijgen! Weet u wat voor mensen dat zijn?

Dat zijn mensen, die nu pasklaar gemaakt worden. Dat zijn mensen, van wie Paulus zegt: "Zo laat ons dan tot Hem uit gaan buiten de legerplaats". Dan hebben ze zo'n Heerlijke, zo'n heerschappij-voerend Vorst, Die de dood verslon­den heeft tot overwinning. Die alle macht bezit in hemel en op aarde. Word dat volk zalig? Ja, dat volk wordt zalig, daar kan nu geen mens voor in staan, maar daar staat God, in Zijn lieve Zoon, voor in. Komen ze in de hemel? Ach, ze kunnen er soms zo ver vandaan zijn, dat ze eggen: Zou het ooit voor mij nog waar worden? Als zij er in eigen kracht moesten komen, kwamen ze er, nooit. Maar ze komen er, omdat deze heerschappij-voerende Koning alle macht bezit. "Mij is gegeven alle macht in hemel en op aarde". "Heere der Heirscharen is Zijn naam". Ondanks alle machten die er 4k de wereld zijn, zal Hij ze nimmer om doen komen, "in duren tijd en 'hongersnood".

Het volk Israël stond voor de Rode Zee en trien was daar een pad! Net zoals Christus Zich van de berg af spoedde, toen het scheepje van de Kerk daar dobberde op de wateren. Wie dreven daar op het water? Zijn discipelen? Nee, een stel ellendige, ongelovige, halsstar­rige weglopers. Dat waren ze in zichzelf. Maar, Weet u wie daar op de zee dreven, met de wind tegen en niet vooruit komend? Dat waren de geliefden des Vaders van eeuwigheid! Het was Zijn volk, dat Hij lief­gehad heeft met een eeuwige liefde. Het was het loon op de arbeid van Christus. Het waren de lievelingen van die dierbare Borg. Daar­voor zou Hij zich dood-lieven aan het vloekhout \der schande. Daar­om noemt Hij ze: Mijn beminden. Anders kwamen ze er niet. In ei­gen kracht niet en met zichzelf niet. Maar ze komen er alleen door die dierbare en gezegende Heerser.

U begrijpt wel, mensen, dan moet u uw eigen krachten verliezen. Dan moet Jona als koning en heerser overboord. Want er kunnen geen twee koningen zijn. De Heere gaat ze ontkronen. Hun wil wordt geknecht onder die Goddelijke wil. Hij gaat heerschappij over hen voeren.

Ik moet verder, maar nog één ding wil ik zeggen. Als Hij Koning is, dan moet mijn wil op elk terrein van het leven de geest geven. Dat valt niet mee! Want, als de Heere het naar onze zin doet, dan gaat het wel, maar als nu mijn wil geknecht moet worden en als mijn wil ten onder moet gaan! En toch is de heerschappij op Zijn schouder. O, het is Hem goed toevertrouwd, welke weg Hij ook met ons gaat.

Er zijn er nog al wat, ook van Gods volk, die misschien wel eens ge­zegd hebben: "Uw wil geschiedde". Maar dan moet de Heere eens met tegenheden komen. Dan moet Hij eens komen met kastijdingen. Dan moet het eens een keer waar gaan worden, dat u daar met een dodelijke ziekte terneder ligt. Dat u dan misschien nooit meer uw bed zult verlaten en er geen door- en uitzicht meer is. En dat alles vanwege die bittere zonden! Want ze zullen het hier weten, ook Zijn volk, dat de zonde bitter en smartelijk is. Maar het is opvoeding, hoor! De opvoeding in de handen van die grote Heerser is anders dan wij denken. Hij gaat Zijn eigen weg, tot Zijn eigen eer en Zijn eigen doel.

***3e. De Hogepriesterlijke bediening van Christus.***

"Ik zal Hem doen naderen, en Hij zal tot Mij genaken".

Wat is nu die Hogepriesterlijke bediening? Wel, onder het oude ver­bond ging de hogepriester in voor het aangezicht des Heeren. En wee degenen, die het durfden om voor het aangezicht des Heeren te na­deren. Die zou de Heere wegvagen van voor Zijn aangezicht. Die ho­gepriester, onder het oude verbond, moest dan ook nog naderen met bloed. Want zonder bloedstorting is er voor God geen bestaan. Maar wat heeft ons die hogepriester van het oude verbond te zeggen? Dat, als we alleen blijven hangen in onze godsdienst, de Heere kan zeg­gen, ook van onze bid- en dankdagen: Raapt al uw werken maar van voor Mijn aangezicht weg, als u er zelf nog wat mee aan wilt brengen. Dat kan niet, dat is eeuwig onmogelijk.

"Ik zal Hem doen naderen", dat is die dierbare Tweede Persoon in het aanbiddelijke Wezen Gods. Hij nadert, naar dat eeuwig gemaakt bestek. Hij nadert in Zijn menselijke natuur, als Priester, als Hoge­priester. Wat betekent dat? Wel, dat er maar Eén is. Daar zegt de Heere van: "Ik zal Hèm doen naderen".

Ach, laten we het ons vanavond nog maar eens persoonlijk afvragen. Hoe zijn wij vandaag naar de dankdag gekomen? Kunnen wij dank­dag houden? Hebben wij een dankoffer?

U zult zeggen: Er is toch dit jaar nog voor alles gezorgd. Er is toch wel reden tot erkentenis. De Heere heeft het ons aan niets laten ontbreken. Ach ja, we zouden niet willen ontkennen, dat de Heere bewezen heeft geen land van uiterste duisternis te zijn. Hij heeft nog bewezen van Zijn werken te willen ontsluiten. Hij heeft Zijn eigen werk nog onderhouden. Maar wat is dat nu op de zovelen! En nu komt het er persoonlijk op aan. Hoe zijn we nu gekomen met onze dankofferen? Kunnen wij voor het aangezicht des Heeren bestaan? Onze God is toch een verterend vuur. Het Goddelijke recht eist voldoening! Maar het moet een vol­doening wezen, zoals God het krachtens Zijn wet ons voor ogen stelt. Wie zou nu kunnen bestaan?

De hogepriester onder het oude verbond droeg het volk voor het aangezicht des Heeren. Hij kon niet ingaan, of hij moest bloed spren­gen. Het ging altijd om het bloed, want zonder bloedstorting was er geen vergeving. Maar, bloedstorting wil niet zeggen, dat, als God maar bloed zag, het voldoende was. Maar bloedstorting betekende (en nu zeg ik iets om het duidelijk te maken): Het offerdier moest leegbloeden. Verstaat u het? Het offerdier, om het anders te zeggen, moest doodbloeden, want het bloed was het leven. Wij hebben ons leven verbeurd door het eten van de verboden vrucht. God eist noch­tans volkomen voldoening aan het Goddelijk recht. "De ziel, die zondigt, zal sterven".

Wat is nu het werk van die Hogepriester?

(1) In de eerste plaats offeren. Op dat offer komen we straks nog terug, maar dat offer was niet min­der dan Zijn eigen leven, dat Hij Gode behaaglijk heeft ingedragen. Dat offer was niet minder dan Zijn dierbaar bloed. Dat offer was niet minder dan, om Zijn Kerk te kopen, om hier op aarde Mens te wor­den en straks de scheiding te doorleven, welke wij geslagen hebben door onze bondsbreuk in Adam.

Zo was Christus de Hogepriester, Die met Zijn eigen offerande is in­gegaan in het binnenste heiligdom. Daarom, verstaat dit recht, kan een doodschuldige, doemwaardige zondaar nergens mee tevreden en mee geholpen zijn, dan alleen met de besprenging van het bloed op zijn vuile consciëntie. Met de besprenging des bloeds, tot verzoening voor de zonden. O, daarvan heeft Ezechiël immers getuigd: "Dan zal Ik rein water op u sprengen, en gij zult rein worden". Dat ziet op het bloed. Op het verzoenend en reinigend bloed. Dat is het werk van die Hogepriester. Zo is Hij ingetreden in het binnenste heiligdom, voor het Goddelijk gerecht.

(2) Maar, weet u wat Hij nog meer gedaan heeft? Door dat bloed heeft Hij het hemels paradijs en de troonzalen Gods weer geopend. Naar dat gemaakt verbond is dat voorhangsel gescheurd. Is dat voorhang­sel van uw hart nu ook wel eens gescheurd, mensen? Kunt u zo'n Ho­gepriester nu ook niet meer missen? Kunt u niet meer buiten zulk een Hogepriester leven? Als dat vandaag gebeurde, dan had u een goede dankdag! Dan had u een dankdag, die nooit, nooit meer ophoudt. Wat bedoel ik daarmee? Een dankdag, die eindigt in een eeuwige dankzegging!

(3) De Hogepriester droeg Zijn Kerk op Zijn borst. Hebt u daar ooit uw naam wel eens gelezen? Hebt u het ooit wel eens mogen ervaren: "Hen tellen, als in Is'rel ingelijfd, en doen den naam van Sions kinde­ren dragen"? Dat is hogepriesterlijk, hoor! Dat is ingaan in het bin­nenste heiligdom. Ze hebben een Ander nodig, want ze kunnen zelf niet bidden; ze kunnen zelf niets. Ze moeten eerst, in de rechte zin, uitgebeden raken. Ik spreek hier niet over lauwheid in het bidden of over een mens, bij wie het bidden zo maar een gewoonte-zaak gewor­den is. Ook bij Gods volk kan het ver weg wezen. Ze moeten dikwijls met Paulus zeggen: "Wij weten niet wat wij bidden zullen". Ze weten ook niet hoe ze danken zullen; ze weten niets en zijn aan het einde. Maar dan zegt Hij: "En Ik zal Hem doen naderen". Als u Hem zo eens mocht zien naderen; als u er zo eens bij inbetrokken mocht we­zen; als u zo eens door en in Hem een geopende toegang mocht vin­den tot de Troon der genade; als u weer eens in Hem, die gezegende Hogepriester, een toegang mocht vinden tot in het harte Gods; als u in en door Hem weer eens een overname mocht kennen, dan raakt u uw eigen kwijt, dan verliest u uzelf. Dan houdt u die Koning en Hogepriester over. Dat is groot, dat is dierbaar!

(4) Kinderen, weten jullie wat een hogepriester nog meer deed? Ik heb al gezegd: Bidden en offeren. Maar wat deed een hogepriester nog meer? *Zegenen!* Weet je wat ik jullie, als kinderen, zo zou gunnen? Dat je eens onder die zegening terecht mocht komen.

Toen jullie gedoopt zijn, is jullie toegezongen: "Dat 's Heeren zegen op u daal". Maar, dat die zegeningen des genade-verbonds ook door jullie nog eens gekend mochten worden, ten eeuwige leven. Als je die zegeningen des verbonds in je hart mocht leren kennen, is dat voor de eeuwigheid. Dat gaat nooit meer voorbij!

Jeugd, het leven is hier dikwijls als een koek, die zo op is. De satan belooft je veel, maar geeft je niets. Maar, als je hier onder die zege­ningen van die grote Hogepriester terecht mag komen, dan is dat een goed voor tijd en eeuwigheid. Als dat volk straks gaat sterven, zingt de kerk ervan: "U is een beter lot bereid, Uw heilzon is aan 't dagen". Dat is een goed, dat nooit vergaat. Dat is een goed, dat eeuwig blijft. Dat is een goed, dat een goede grond heeft.

Dat volk vindt zoveel in Hem. Ten laatste zeggen ze: Ach, wie zal die heerlijkheid beschrijven! Want als ik straks 'amen' zeg, heb ik er alleen nog maar van kunnen stamelen. Maar ik zou u toewensen, dat u er zelf persoonlijk iets van in uw hart mag leren kennen. Om bij die dierbare en gezegende Hogepriester ingesloten te zijn.

En weet u wie er nu bij ingesloten zijn? Degenen, die het recht voor God leren kennen dat ze bondsbrekers en duivelskinderen zijn. Dat ze dwazen en blinden, helwaardigen en doemwaardigen zijn.

"Want wie is hij die met zijn hart Borg worde om tot Mij te gena­ken?" Ja mensen, als u en ik voor God moeten komen, houden we geen hart meer over, want onze God is een verterend vuur.

U kunt in het Oude Testament lezen, dat er Korach, Dathan en Abiram waren, die ook eens zouden naderen voor de Heere. Ze stonden in hun gelijk, dachten ze. Maar, wat zei de Heere tegen Mozes en te­gen Aäron en tegen dat geslacht? "Scheidt u af uit hei' midden van de­ze vergadering". Want God wordt verheerlijkt zowel in de onder­gang van de goddelozen, als in de zaligheid van Zijn Kerk! Het volk van Israël moest opzij gaan en daarna werd de aarde geopend.

Ananias en Saffira zouden ook eens naderen, met een leugen in hun mond. Maar wat zegt Petrus? "Wat is het dat gij onder u hebt over­eengestemd te verzoeken den Geest des Heeren?" En wat gebeurde er? Eer dat ze zich konden verdedigen, kwamen de mannen binnen en droegen hun lichamen weg.

O, verstaat dit recht, dat elk van degenen, die ooit, ooit zalig mogen worden, ooit eerlijk voor God gemaakt worden, zullen leren kennen: Wie zal voor God naderen? Wie zal aan de eis van het Goddelijk recht voldoen? Ik heb straks gezegd, dat, als wij moeten naderen, we verteren voor Zijn aangezicht. God eist dat er aan Zijn gerechtigheid genoeg geschiede. Er blijft niet één gebod over, waaraan we niet schuldig zijn. En dat Goddelijk gebod handhaaft de Heere. Als Hij dat handhaaft, dan heeft Hij over de overtreding ook de vloekspraak uitgesproken. Wat is dat dan? Dan wordt het een "vervloekt zult gij zijn in uw ingaan en vervloekt zult gij zijn in uw uitgaan". Dan liggen we onder de smadelijkste dood, ons toegerekend, omdat we tegen het hoogste Gezag gezondigd hebben. God is een rein en vlekkeloos Wezen.

Het kan nog zijn dat er vandaag nog één onder is, die niet anders overhoudt als: "Zo schik u, o Israël om uwen God te ontmoeten". Hoe moeten we ons schikken om God te ontmoeten? Denk er om, het is niet alleen zo, dat God en Zijn Goddelijke wet van ons vol­komen gehoorzaamheid eist, maar dan ligt er nog, gelijk als bij de rij­ke jongeling, de ontzaglijke diepte van onze val in Adam. Dat valt nooit meer te herstellen. Dan is 1983 voorbij en dan heeft de Heere niets anders gedaan, dan mest om de boom gelegd. De Heere heeft wèl gedaan, maar hoe hebben wij beantwoord? Kunnen wij voor God bestaan? Is het wel eens opengehaald? Hebt u weleens verstaan, dat we zo diep weggezonken liggen in totale verlorenheid?

***4e. De borgtocht van Christus.***

"Want wie is hij, die met zijn hart Borg worde om tot Mij te gena­ken?"

Hier treedt die dierbare Immanuël naar voren. Dat moet er dan Eén zijn, Die in mijn plaats komt. Dat moet er dan Eén zijn, Die voor mij in het gericht treedt. Dat moet er Eén zijn, Die voor mij gaat sterven. Dat moet er Eén zijn, Die voor mij de helse angsten doordraagt. Dat moet er Eén zijn, Die dat kán. Dat moet er Eén zijn, Die Zelf smette­loos rein is. Zulkeen wordt op de aarde niet meer gevonden. Dan schiet er niets anders over als God Zelf. Dat is die Tweede Persoon. Ach, zulk een Borg, zulk een Zaligmaker! Hebt u Hem ooit horen spreken?

Er staat in Gods Woord dat Ruben zei tegen zijn vader: 'Dood twee mijner zonen, zo ik hem tot u niet wederbreng".

U zult zeggen: Wat is Ruben hard!

Dat had hij meegebracht uit het paradijs, want we zijn in de aard allemaal zo hard als een spijker. Maar hebt u nu die stem van Juda wel eens gehoord? Van die meerdere Juda, van die ware Godlover? Daar stond Juda voor zijn vader. Op Rubens voorstel ging Jakob niet in. Maar Juda zei: "Ik zal borg voor hem zijn; van mijne hand zult gij hem eisen". Ik, dat is die eeuwige Immanuël; de Heere onze Gerechtigheid.

Toen hij later voor die grote heer, voor Jozef in Egypte stond, zei hij: "Want uw knecht is voor dezen jongeling, borg bij mijn vader". Hebt u er ooit iets van leren kennen? Hebt u Hem ooit op rechtsgronden zo mogen kennen? Hem, Die leed, Die daar stond in de hof van Gethsémané. Hem, Die uitgeroepen heeft, terwijl Zijn zweet was als gro­te druppelen bloeds: "Mijn Vader, indien het mogelijk is, laat deze drinkbeker van Mij voorbijgaan". Hij zonk daar neder in het stof der aarde, toen alle helse machten zich opmaakten om als overwinnaars uit de strijd te voorschijn te komen.

O, dan stond daar die Koning en zei: "Indien gij dan Mij zoekt, zo laat dezen heengaan".

Als u het ooit in uw leven mag beleven, dan zinkt de grond onder uw voeten weg. Hij stond voor het gerecht; Hij hing aan dat vloekhout.

Toen Israël hoereerde met de dochteren der Moabieten, gebood de Heere Mozes, dat al de hoofden des volks den HEERE opgehangen moesten worden. Maar Christus is die ware Borg, Die waarde krijgt als al het onze verteerd, als wij om moeten komen, als het oordeel en het vonnis rechtvaardig is. Het gaat niet over na-praten, nee, "de lip­pen des rechtvaardigen voeden er velen". Weet u wat dat voor lippen zijn? Dat zijn gezonde lippen, gezond om het geestelijk leven. Te­genwoordig gebruiken ze lippenstift om de lippen rood te maken. Zo doen ze het in de godsdienst ook. Daar gebruiken ze ook lippenstift om hun lippen rood te maken en daarmee erg mooi voor de dag te ko­men. Maar dat is na-praterij.

Die gezonde bruid zegt: "Ik ben zwart, doch lieflijk (gij dochteren Jeruzalems), gelijk de tenten Kedars, gelijk de gordijnen Salomo's".

Er deugd van haar niets, maar ze heeft een Ander, ze heeft een Borg, een Zaligmaker, een Koning. Ach mensen, Hij is de liefste van allen! Hebt u Hem ooit leren kennen?

Als er hier nog één is, ik zeg het nog eens, die als een ellendige, als een door-onweder-voortgedrevene rondzwerft, dan zou ik heen wil­len wijzen naar die gezegende Borg. Als u zelf nog iets aan moet brengen, komt u eeuwig om. Maar, het zou het voornaamste zijn, als u verwaardigd mocht worden, om die Borg te mogen kennen, die zoete Zaligmaker, in Wie alle volheid woont.

U zult zeggen: Maar een volk, dat zalig geworden is, dat de vrij­spraak heeft leren kennen, is dat volk nog steeds op die Borg aange­wezen?

Mensen, waar zijn ze dan anders op aangewezen? Zeg het mij eens! Ja maar, zult u zeggen, God heeft toch het richterlijke eruit weggenomen. Hij brengt ze toch alleen nog maar vaderlijke kastij­dingen toe? Dat is waar, maar dat kunnen ze ook dikwijls nog niet zien.

Maar nu de borgtocht van Christus. Kent u die barmhartige Samari­taan? Hij zei: "Draag zorg voor hem, en zo wat gij meer aan hem ten koste zult leggen, dat zal ik u wedergeven, als ik wederkom". De rijk­dom die bij Hem is, is zo overvloedig. Zijn onderhoudende liefde is zo groot. Zijn bij-blijvende liefde is zo ontzaglijk groot. Want die Heerser, zal niet alleen voor Zijn Kerk instaan, maar zal ze ook be­waren als een herder zijn kudde. Hij zal ze verzorgen, Hij zal ze niet beschaamd uit doen komen tot in eeuwigheid.

Zingen: Psalm 103: 10:

*De HEER heeft zich, als d'allerhoogste Koning,*

*Een troon gevest in Zijne hemelwoning;*

*Zijn koninkrijk heerst over 't wereldrond.*

*Looft, looft den HEER, gij Zijne legermachten*

*Gij eng'len, die Hem dient met heldenkrachten*

*En vaardig past op 't woord van Zijnen mond.*

***5e. De herstelling door Christus.***

"En Gij zult Mij tot een volk zijn en Ik zal u tot een God zijn". Alleen in die gezegende naam! Dat wil toch wat zeggen. Dat Hij nu niet alleen verzoening, vergeving, verlossing en Zijn hogepriester­lijke bediening aanwendt, om ze bij aanvang, met eerbied gespro­ken, representerend voor te stellen bij de Vader.

Maar nu zegt Hij hier verder nog: "En gij zult Mij tot een volk zijn en Ik zal u tot een God zijn". Onder de heerschappij van die Koning kan de Kerk zo de winter tegemoet. Dan kunnen ze zo de toekomst in, al is het dat de zwarte nachten steeds meer toenemen. Al is het dat de golven en orkanen hoger komen, maar met zulk een Koning zul­len ze veilig belanden aan de kusten der eeuwige rust.

"Mij tot een volk zijn". Wat wil dat zeggen? God is tevreden in Christus. Als die gerechtigheid van Christus, door het geloof, hun ge­rechtigheid voor God is, heeft God niets meer op hen tegen. Als de heiligheid van Christus, bloed en water, hun heiligheid voor God is, ziet God ze aan als Zijn Gemeente, een Gemeente zonder vlek en zonder rimpel.

U zult zeggen: Het openbaart zich wel anders en ze moeten er dik­wijls over klagen.

Dat is waar. O, welk een klachten! Maar verstaat dit wel: de Heere gebruikt ook voor Zijn kerk een evangelische hei­ligmaking. Weet u wat dat betekent? Hij brengt ze onder Zijn wet­ten. En, als ze onder zijn wetten niet buigen willen, komt Hij ze som­tijds te bezoeken met de roede en bittere tegenheden.

Ik hoorde deze week nog van een reeds overleden leraar, die gezegd heeft: De Kerk wil altijd graag onder die god van Moab ressorteren, want onder die god van Moab kan je leven. Dan gaat het goed in de wereld. Onder die god van Moab is alles naar het vlees.

Daarom, als de Heere ze niet bewaart, zitten ze onder die god van Moab. Maar nu is het gelukkig, dat de Heere Zijn Kerk bewaart. Onder die God van Israël is het anders, daar leven ze onder het kruis, onder de druk en onder de slagen, het zou niet nodig moeten zijn, maar ze kunnen het niet missen. Die het nu verstaat, die verstaat het. De Heere acht het nodig onder Zijn heerschappij.

Daarom, Hij bewaart ze hier niet voor de wereld, maar Hij bewaart en leidt ze op voor Zijn hemels koninkrijk. U zult zeggen: Maar, moet het dan langs die weg? Ja, ze zijn dan immers niet meer van zichzelf. Als ze van zichzelf zijn en ze kunnen in zichzelf leven, dan weet je niet wat voor bokkensprongen ze nog maken kunnen. Ja, dan springen ze uit de band. Maar als de Heere nu Zijn heerschappij doet gelden, dan zegt Hij: "En gij zult Mij tot een volk zijn". Als het erva­ren mag worden, is het toch dierbaar.

Is dat schikken onder Zijn heerschappij dan niet vlees-kruisigend? zult u vragen. Als de Heere er Zelf weer in mee komt, wordt zelfs de roede gekust. De onderwerping geeft rust. Jakob moest bekennen dat de Heere het nooit verkeerd gedaan had, hoewel hij eerst uitge­roepen had: "Al die dingen zijn tegen mij !" Maar, aan het einde van zijn loopbaan, toen hij in de hemel kwam, heeft hij mogen zien dat de Heere een goede Heerser is! De Kerk zal zeggen: U bent toch mijn Heerlijke, U bent toch mijn Hogepriester, U heeft mij Zelf binnen gebracht, anders had ik er nooit gekomen.

Ik moet gaan eindigen, ik zou graag nog een poosje door willen gaan, maar de vermoeidheid van het lichaam laat het niet toe.

**Toepassing.**

Mijn mede-reisgenoten naar de eeuwigheid, hoe gaat het nu met jul­lie?

Jonge mensen, jullie zijn toch ook op reis naar de eeuwigheid? Je bent vandaag nog in de kerk geweest en ik waardeer het, dat je jezelf nog mede afgezonderd hebt. Maar, als je nu niet meer hebt als dit le­ven, wat ben je dan nameloos arm! God kan ook ons bezoeken met aardbevingen. Er zitten hier mensen in de kerk die de watersnood van nabij meegemaakt hebben. Wat is dat verschrikkelijk geweest. God heeft meer pijlen op Zijn boog; wie weet wat ons nog te wachten staat! Ach, nogmaals wil ik de jeugd er op wijzen, dat er zo'n eeuwige zalig­heid op het spel staat. Vraagt toch of de Heere Zelf jullie hart wil ver­lichten door Zijn lieve Geest. Vraagt toch, of Hij Zelf die levend­makende kracht wil schenken. Wat zou het eeuwig groot zijn, als er nog van die Ruth's mee mochten gaan met een Naomi, op het pad des levens, om nog eens in Bethlehem te komen. Uitwendige druk is er bijna niet meer, we hebben alles vol en zoet. Toch zijn we nooit te­vreden. Dit is een bewijs, dat het leven het hier nooit geeft. Maar het andere leven is een leven dat zoveel geeft, dat is een leven voor de eeuwigheid.

Gaat het dagelijks leven eens na. De mens is blij als het morgen is en de mens is blij als het avond is. Zo is hij al dikwijls blij geweest. Hij is blij, dat er dit gebeurt is en dat er dat gebeurt is. Maar, het is geen wa­re blijdschap! Het is een gewoonte-zaak. Alles van dit leven vergaat. Ik wens jullie toe dat jullie leven nog eens mocht vergaan.

Vaders, moeders, grijsaards, dat u hier verwaardigd mocht worden, om uw leven nog eens te verliezen. Weet u wat Hij dan doet? Dan houdt Hij u de spiegel voor. En als u nu die spiegel, door de werking des Geestes, voor u krijgt, dan kon het weleens gebeuren, dat u nooit zo lang meer voor de aardse spiegel ging staan. Als u dan uw aange­boren aangezicht gaat zien en geen bestaan voor God hebt, dan is het kwijt. De Heere werke het!

Ach, er zijn er zeker nog wel onder, in welke omstandigheden ook, die voor anderen misschien nog wel verborgen zijn, maar die rond­lopen met een bitter hart, met een ellendig hart, met een openstaan­de schuld. Die niet wisten hoe ze vandaag de dankdag moesten be­ginnen. Die nu vandaag de dankdag weer moeten eindigen en naar huis gaan met een nog grotere schuld op zich geladen.

Misschien dat er nog onder zitten, die moeten zeggen: Hoeveel dankdagen liggen er nu achter mij? Als de Heere nu eens kwam te zeggen: "Wat is er meer te doen aan Mijnen wijngaard, hetwelk Ik aan hem niet gedaan heb?" Dan is het: "De bijl ligt ook alrede aan de wortel der bomen". Nog één klap en de boom is niet meer. ,Houw hem uit; waartoe beslaat hij ook onnuttiglijk de aarde?" Ach, als het zo nog waar mocht zijn dan zou ik nog willen prediken van die Heerlijke, Die uit Hem gevloeid is. De beledigde Majesteit heeft Zelf voor een Borg gezorgd, met verheerlijking van Zijn deugden.

Hoort dan des Heeren Woord, gij door-onweder-voortgedrevene, ongetrooste: Hier is een Fontein geopend; de rivier Gods is nog vol water. Al had u dan al de zonden van Adams nakroost saamgebon­den! Al is het, dat u dreigde in die zwarte nacht voor eeuwig te verzin­ken. Er staat geschreven: "Maar zo wie zijn leven verliezen zal om Mijnentwil, die zal hetzelve vinden".

Hoevelen zijn er, als het waar mag zijn, die nog ronddolen tussen Bethel en Pniël. Ze hebben, op rechtsgronden, wel eens een blik ge­had op die gezegende Borg, maar nooit een oplossing in hun hart ver­kregen. O, dat de Heere nog eens schenke, dat die doorbraak in die Doorbreker gekend mocht worden, om Hem dan nog eens de eer te geven uit Zijn eigen werk.

Volk van God, u hebt in Hem alles, als u maar bij de Fontein mag blijven. Ik weet dat het soms zo veraf kan zijn, het kan soms zijn alsof er nooit een doorbraak geweest is, maar als Hij dan Zelf weer eens een ogenblik dat Woord wil openen en de glanzende stralen van Zijn hemels licht op die volle levensrivier doet schijnen, dan roepen ze het weer uit: "De rivier Gods is vol water".

In die Heerlijke ligt het leven en de zaligheid. Weten ze hier niet door het leven te komen? Hij is Heerser en Hij regeert. Moet u straks mis­schien uw man of vrouw verliezen? Moet u misschien zeggen: 'Ach man, ik ben hem of ik ben haar reeds lang verloren, ik ben als een eenzame mus op het dak. Als ik nu maar wist dat de Heere nog van me weet!'

Ik herinner me nog de laatste weken uit het leven van mijn moeder. We kwamen eens een keer bij haar en, hoewel ze een geoefende christin was, zei ze: 'Jongen, het is zo donker. Ik moet wel eens zeg­gen; Zou de Heere nog van mij weten! Ik zie Hem niet, ik merk Hem niet en het is net of de hemel gesloten is.'

Wat moest ik zeggen? Ik wist het niet, maar toen was mijn verzuch­ting: *Heere, geeft U mij dan een woord op zijn plaats.*

Ik zei: Moe­der, al is het dat u het niet kunt bezien of die lieve Koning nog van u weet, maar zou dat Woord dan nog kunnen gelden: "Doch Sion zegt: De HEERE heeft mij verlaten". Zou die Koning, Die toch immers Zijn kerk zo duur gekocht heeft, die Kerk ooit in de steek laten?

Toen braken de banden. O nee, zei ze, dat kan nooit, dat kan nooit! Als dat geloof weer eens gaat werken, dan zeggen ze: "In God is al mijn heil, mijn eer". Hij blijft de Getrouwe, de Onveranderlijke.

"En Gij zult Mij tot een volk zijn". Dat is eigendomsrecht vanuit de stilte der eeuwigheid. Dat heeft Hij hier doen gelden. Zo heeft Hij ze hier Zijn Vaderlijke liefde doen smaken. Zo mogen ze hier Zijn Ver­bonds-liefde kennen. Zo worden ze hier in dat Verbond ingelijfd. Zo mogen ze hier nog wel eens, dat zou ook nog groot zijn, vruchtdra­gend zijn. Wat wil dat zeggen?

Om hier een lastdrager te mogen zijn in het midden van de gemeente.

Eenmaal komt de tijd, niet door ons bepaald, maar de door die grote Heerser bepaalde tijd, wanneer Hij zal zeggen: 'Het is nu genoeg, komt nu maar bij Mij. Nu los Ik u af van uw post. Nu los Ik u af van uw pelgrimsreis. Nu zijn de tien dagen van verdrukking voorbij. Nu behoeft u nooit meer te zondigen. Nu behoeft u nooit meer een onge­lovige te zijn. Nu behoeft u nooit meer rond te zwerven door deze woestijn. Nu behoeft u hier nooit, nooit meer Zijn vriendelijk aange­zicht te ontberen.'

Dan zullen we daar zijn waar het eeuwig dankdag is. Amen.

Dankgebed.

Slotzang: Psalm 89: 8:

*Gij toch, Gij zijt hun roem, de kracht van hunne kracht;*

*Uw vrije gunst alleen wordt d'ere toegebracht;*

*Wij steken 't hoofd omhoog, en zullen d'eerkroon dragen,*

*Door U, door U alleen, om 't eeuwig welbehagen;*

*Want God is ons ten schild in 't strijdperk van dit leven,*

*En onze Koning is van Isrels God gegeven.*

Zegen.

3. **Predicatie over Psalm 32:8, uitgesproken in de morgen-kerkdienst**

**op zondag 6 november 1983.**

Zingen: Psalm 27: 3:

*Och, mocht ik, in die heilige gebouwen,*

*De vrije gunst, die eeuwig Hem bewoog,*

*Zijn lieflijkheid en schonen dienst aanschouwen!*

*Hier weidt mijn ziel met een verwond'rend oog.*

*Want God zal mij, opdat Hij mij beschutt',*

*In ramp en nood versteken in Zijn hut;*

*Mij bergen in 't verborgen van Zijn tent,*

*En op een rots verhogen uit d'ellend.*

Lezen: Psalm 32

Votum

Zegen

Gebed

Het woord, waarvoor wij in dit morgenuur uw aandacht vragen, vindt u in de u straks gelezen tweeëndertigste Psalm en daarvan het 8e vers:

"Ik zal u onderwijzen en u leren van den weg dien gij gaan zult; Ik zal raad geven. Mijn oog zal op u zijn".

Boven deze Psalm staat: "Een onderwijzing Davids". Wij geloven dat deze Psalm door David is gedicht. We beluisteren in deze Psalm, door David, de mond des Heeren.

Ik zou hier stil willen staan bij:

1e. Gods belofte aangaande de verlichting des verstands.

2e. Gods belofte van raad, bescherming en verzorging.

Dit is eigenlijk de gehele inhoud van zalig worden.

We gaan trachten, met de hulp des Heeren, daar een ogenblik bij stil te staan. Voordat we dat doen, zingen we eerst van Psalm 32 het 4e vers:

*Gij zijt mij, HEER, ter schuilplaats in gevaren;*

*Gij zult mij voor benauwdheid trouw bewaren;*

*G'omringt me, daar Gij mij in ruimte stelt,*

*Met blij gezang, dat mijn verlossing meldt.*

*Mijn leer zal u, o mens, naar 't recht doen hand'len*

*En wijzen u den weg, dien gij zult wannen;*

*Ik zal u trouw verzellen met mijn raad,*

*Terwijl mijn oog op u gevestigd staat.*

Onze Psalm, Psalm 32 begint met: "Een onderwijzing Davids". Da­vid was de man naar Gods hart, die ons zoveel schone Psalmen heeft nagelaten. De 32e Psalm is niet de minste, alhoewel we nooit van de minste kunnen of mogen spreken.

In deze onderwijzing zingt David: "Welgelukzalig is hij, wiens over­treding vergeven, wiens zonde bedekt is". U zult zeggen: U komt al­tijd maar weer bij dat zelfde terecht. Ja, maar dat is de spil, waar alles om draait. De zonde is bedekt of onbedekt, vergeven of niet verge­ven. Er is een openstaande schuld of er is een vergeven schuld. Dat is het kernpunt, waar alles nu net om draait.

Daar had David in zijn leven wat van mogen ervaren. Zijn zonden waren niet gedeeltelijk vergeven, niet voor de helft, niet voor drie­kwart, want dan had er nog zoveel gedaan moeten worden. Maar, de zonden van David waren geheel vergeven. Hij had met een verge­vend God te doen.

Waarschijnlijk is deze Psalm gedicht, zoals sommige schriftverklaar­ders menen, in de tijd dat David weer eens een keer op zijn plaats ge­komen was voor de Heere, na de zonde met Bathseba en Uria. Weet u wat we hier vinden? Dat David eerst zijn zonden eerlijk kwam te belijden. Niet alleen, dat hij zijn zonden eerlijk beleed, maar hij be­leed ook eerlijk wie hij door de zonde was. Want, als het aan David gelegen had, had hij zijn zonden nooit beleden.

Hij zegt het hier: "Toen ik zweeg". Wat zwijgen? Och mensen, als de Heere David aan zichzelf had overgelaten, had hij als kind van God nog als een Antinomiaan verder geleefd. Dan had hij door geleefd. Bij God vandaan kon het niet, hoor! Maar daarom is het alleen het éénzijdige werk Gods, want vanuit onszelf belijden wij onze zonden niet. Maar, de Heere heeft David getuchtigd, de Heere heeft David geslagen en de Heere heeft David op zijn plaats gebracht.

Hij zegt: "Toen ik zweeg, werden mijne beenderen verouderd". Daar hebt u nu het grote onderscheid! De beenderen van degenen, die niets van God en van Zijn Geest in hun hart kennen, verouderen niet. Die eten zichzelf vet aan de zonden, al is het dat ze nog zo'n mooi en schoon leven leiden. Ze kunnen inwendig met de zonden doorgaan en er steeds meer zonden bij stapelen. Dat is de mens van nature. Men lijdt er helemaal niet onder.

Maar, toen David de zonde thuis kreeg en ze recht van God kreeg te verstaan, werd hij er als het ware door inéén geperst. Dan gaat het er niet meer over wat de mensen er van zeggen. Neen, hij kreeg een rei­ne aanraking met dat volzalige Wezen Gods en met al Zijn volmaak­te deugden. Dan zitten we als een schandvlek, als een schuldenaar, als een veroordeelde ter neder.

David sprak hier over de schoonheid en de liefelijkheid van het steeds maar weer aan de voet van het kruis komen. Zoals ook die el­lendige de voeten van Christus nat maakte met haar tranen en af­droogde met het haar des hoofds.

Toen David daar weer eens terecht kwam, was het zoet, was het za­lig. Toen kon hij zingen: "Gij zijt mij ene Verberging, Gij behoedt' mij voor benauwdheid". Dan is er maar één verberging, dan is er maar één plaats, dan is er maar één rust en dan is er maar één blijd­schap. Die ligt alleen maar in God en bij God.

"Ik zal u onderwijzen", dat is de stem des Heeren bij monde van Da­vid. Tot driemaal toe staat er in deze Psalm: 'Sela', dat betekent: Stil eens even, rust eens even. Zou het vandaag op deze rustdag voor ons waar mogen zijn: Rust eens even?

"Ik zal u onderwijzen". De grondtekst zegt: Verstand geven, doen verstaan. Weet dan zo'n mens niets? In wezen betekent het, dat de mens, die hier verstand gegeven wordt, een verstandeloze is. Dat zegt ons de grondtekst.

U zegt: Ja maar, de Heere handelt toch niet buiten Zijn Woord om.

Nee, nee, de Heere handelt door Zijn Woord. Want het middel dat de Heere gebruikt, is in de eerste plaats Zijn Woord, Zijn Goddelijk getuigenis. In de tweede plaats is het de prediking van het Woord en in de derde plaats de bedauwing des Geestes. Maar die derde plaats is niet zodanig dat het de minste is, maar juist de meeste. Want het Woord en de prediking van het Woord moeten bedauwd worden door de Heilige Geest.

Als de Heere hier zegt: "Ik zal u onderwijzen", wil dat dus zeggen: Doen verstaan, verstand geven. Het is dus niet zo, dat we kunnen zeggen: Ik ben nu onderlegt in de waarheid, ik weet de zaken precies te liggen en ik weet waar het komen moet. Natuurlijk is dat wel nood­zakelijk. De lieden van Berèa waren edeler dan de lieden van Thes­salonica, want ze onderzochten de Schriften. Paulus kon wel komen met een prediking van vrije genade, met een prediking zonder de werken der wet. Hij kon wel komen met een prediking dat de Oud­-Testamentische bediening opgehouden was in die gezegende Borg en Middelaar, maar ze gingen onderzoeken, of die leer wel was naar het Woord, dat God Zelf hen achtergelaten had.

Ik denk, dat dat Woord maar al te weinig gelezen wordt. We letten er maar al te weinig op, dat we de prediking van dat Woord nog hebben. Al kennen we de Waarheid uit ons hoofd, nochtans zegt de Heere hier: "Ik zal u onderwijzen". Dat is: Ik zal u te verstaan geven, Ik zal u bij- en voorlichten. Ik zal u in die weg zelf leiden. Wat is dan die weg? Ik zou deze weg ook vanmorgen u weer voor willen stellen en op het hart binden. Er zijn zoveel wegen en iedereen heeft zijn eigen weg. Er zijn uitwendige wegen, waarin een mens zijn doel zoekt. Er zijn soms ook godsdienstige wegen, waarin een mens zijn doel zoekt. Er zijn wat godsdiensten.

Weet u wie de grootste godsdienstleider van alles is? De duivel. Ja, de duivel geeft ons zoveel teksten en weet ons op een dwaalspoor te brengen. Ik heb straks in mijn gebed nog gezegd dat hij zelf niet weet wat liefde is. Hij doet alles na! Hij kan zo liefelijk om het hoekje ko­men kijken, dat we, hem nog geloven ook. Er komen dikwijls meer waarheden van de duivel, dan van God, mensen! Er zijn wat mensen, die aan de hand van de satan, aan de hand van de vorst der duisternis, met een ingebeelde hemel, naar de hel reizen. Vreselijk!

O, we zingen zo graag en het wordt dikwijls zo luidkeels gezongen: "...En wijzen u de weg, dien gij zult wand'len...". Maar dit woord: "Ik zal u onderwijzen", heeft zo'n diepe ondergrond. Er is maar één weg en daarbuiten is er geen weg. Laat u nooit iets in uw handen stop­pen, wat niet van God is. Er is maar één weg. "Ik zal u onderwijzen en u leren van den weg".

Maar wat moet ik dan voor een weg bewandelen? Een weg, die vas­tigheid heeft. Waar vind ik die nu op aarde? Nergens, omdat de aar­de vervloekt ligt en zich losgescheurd heeft van God. Er zijn wel dui­zend wegen, waar de duivel ons op leidt. Hij leidt ons zowel op gods­dienstige als op goddeloze wegen, maar we komen er voor eeuwig mee om.

Wat moeten we dan voor een weg hebben? Dan moeten we een weg hebben bij God, dat volzalige Wezen, vandaan. Hij zegt hier: zal u onderwijzen". Dat eeuwige Wezen Gods is hier aan het woord. Waar onderwijst Hij dan in? Wel mijne hoorders, in de kennis­neming van het Wezen Gods. Als we nooit kennis krijgen aan het Wezen Gods, kunnen we nooit zalig worden. Als we nooit de vol­maaktheden van de deugden Gods in ons hart leren kennen, blijven we voor eeuwig buiten de hemel. Vergeet dat nooit! God leidt ons tot de kennisneming van wie Hij is, in Zijn majesteit en in Zijn heerlijk­heid.

Toen David gezondigd had met Bathseba, kon hij eerst alles toedekken. Maar toen Nathan kwam, in opdracht van dat hoge Wezen Gods, stelde hij hem dat volle glorieuze Wezen Gods voor. "Gij zijt die man!" Dan moet u maar eens proberen, om op de been te blijven! Dan moet u maar eens proberen, om het voor God vol te houden, mensen. Dat is eeuwig onmogelijk. Als de dood komt en we moeten God ontmoeten, valt alles weg.

U zult zeggen: Zeg dat niet, want dat is zo scherp!

Nee mensen, dat is liefde. Het is zo'n eeuwige liefde, als we hier verwaardigd mogen worden om met de volzaligheid van het Wezen Gods, met Zijn reine deugden, in aanraking te komen. De Heere is recht in al Zijn weg en werk. De Heere gaat geen kromme wegen. Gerechtigheid en gericht zijn de vastigheid Zijns troons. Maar weet u wanneer dat gekend wordt? Als er ook zelfkennis is. En wanneer die zelfkennis ervaren wordt, dan wordt het schandelijke van de zonde en de gruwelijkheid der ongerechtigheid gekend. Dan wordt de bitterheid van ons bestaan gekend. Dan worden we schul­denaar voor God. Ach, als Hij zo aan Zijn Woord, Zijn lieve Geest paart, dan is het niet voor een ander, maar dan is het: "Gij zijt die man". Als u dan uw hart gaat leren kennen, tot in zijn diepste diep­ten, dan woont de gehele wereld erin, ook al zijn we nog zo gods­dienstig. Dan staan we daar, als schandvlekken. Dan staan we daar, als gruwelijke monsters voor God. Dan kunnen we onze bovenste lip wel bewimpelen en roepen: Onrein, onrein. O, dan staan we tegen­over een heilig en rechtvaardig God. Dan komen we tegenover een Goddelijke wet, als een doodschuldige, te staan.

Wat we in het Paradijs bezaten, zijn we radicaal kwijt. Die het ver­staat, die verstaat het. We zijn de liefde kwijt. Want, u moet echt niet denken dat we zulke lieve mensen zijn. We kunnen met elkaar mooi praten, maar het hart is een bron van ongerechtigheid. Gods volk kan tijden in dit leven kennen, dat ze in hun hart niets anders gewaar worden als vijandschap tegen God, vijandschap tegen de weg, vij­andschap tegen het kruis van Golgotha.

O nee, het zijn niet alleen de schriftgeleerden en farizeeën, die geroe­pen hebben: "Kruisigt Hem". Het zijn niet alleen de Romeinse sol­daten die Hem die geselslagen hebben toegebracht. Het zijn niet al­leen de ellendigen, die Hem kinnebakslagen gaven, die Hem aan het kruis genageld hebben. Nee, dan is het: "Hij was veracht". O, welk een waarde. Laat zelfs Gods doorgeleide Sion zichzelf eens afvragen: Hoe menigmaal heeft Christus voor ons de waarde, die Hem van God toegekend is? In de weg van toeleiding, alsook in de weg van heiligmaking, komt de Heere ze zo laag te doen bukken en in het stof te brengen.

"Ik zal u onderwijzen en u leren van de weg". Wat schiet er dan van hen over?

O mensen, ik zou het steeds weer willen herhalen, gelijk als een onderwijzer op school, die niet één keer zijn lessen aan de kinderen meegeeft, maar ze keer op keer als op het hart komt te bin­den. Misschien dat God, door Zijn Geest, het zou willen heiligen, zo­dat we er mee onder God in het stof terecht kwamen. Want, dan moet ik er nog wat bij zeggen; er is veel smart in het leven, veel ver­driet, veel rouw en veel ellende. Maar, als dat werkelijk gekend wordt, dan blijft het vlees wel eens aan de posten hangen. Dan zegt David hier, toen hij zijn staat in moest leven, toen hij verstond wat zijn binnenste was voor God: "Toen ik zweeg, werden mijne beende­ren verouderd in mijn brullen den gansen dag". Hij zag zijn leven wegzinken.

O, welk een smart, welk een verdriet, welk een ellende. "'k Bracht de nachten door met klagen".

Toch krijgt dat volk de vergeving der zonden. Hij heeft het Zelf beloofd. Maar alleen langs de weg van het recht, op rechtsgronden, zullen ze die herstelling leren kennen.

Want die Weg, is een Weg met een grote W. Die Weg is Christus. O, dat volk wordt vatbaar gemaakt voor het gaan op die weg. Het wor­den geen Roomsen, het worden geen mensen, die op de luchtkaste­len van hun eigen bevinding of eigen werken drijven. Maar, het wor­den mensen, die ontkleed, ontworteld en ontgrond worden aan alles van zichzelf, om alleen maar te mogen drijven op de vrije genade. Om alleen maar zalig te mogen worden langs de weg van het kruis, langs de weg van het bloed, langs de weg van het offer.

***"Ik zal u onderwijzen",*** dus dat is verstand geven.

Ach, misschien dat er vanmorgen nog zo'n verstandeloze onder zit. U zult zeggen: Als je verstandeloos bent en als je een benauwde van geest bent, is erg. O mensen, alles wat u hebt, is te veel. Als u daar mee naar de hemel denkt te reizen, is het te veel. Maar, als u eens als een uitgewerkte, ontledigde, rampzalige in uzelf, de weg niet meer weet, dan kunt u nog één ding weten. Dat is, dat u moet zeggen: In het diepste van mijn hart gevoel ik dat God er is; in het diepste van mijn hart gevoel ik, dat die Bron nooit uitdroogt. Ik gevoel, dat ik in mijn natuurstaat eeuwig om moet komen, ik en mijn gehele geslacht. In het diepste van mijn hart moet ik gewaar worden, dat ik (o, zou het eens waar wezen!) die rechten Gods eens lief moet gaan krijgen.

O, wat zou dat een wonder zijn. Een wonder, dat we vanmorgen, de zesde novem­ber 1983, hier nog een plaatsje mogen innemen en dat we niet voor eeuwig weggedaan zijn. O, als u dan verwaardigd mag worden, om geleid te worden tot die God, Die in Christus de wereld met Zichzelf verzoenend is, hare zonden haar niet toerekenend. Hij is een verge­vend God in Christus Jezus. Hij is een verzoenend God, in dat dierbare bloed. Alles is in Hem, alles wordt in Hem gevonden.

***Verder staat er nog: "En u leren".***

Dat leren, zegt men, is eigenlijk een uitgieten. Het is eigenlijk een daad. Als het overgebracht wordt, is het een daad van iets snel doen. Het kan overgebracht worden op een ontzaglijke dorre aarde, die ineens, door een stortregen, week gemaakt wordt. Dat leren kan ook overgebracht worden op een pijl uit een pijlkoker, die treft in het hart. U begrijpt wel, er wordt mee bedoeld iets wat er niet is. "Ik zal u leren"; dat wil Ik schenken, dat schenk Ik onverwacht, dat schenk Ik uit vrije genade.

Ik schenk iets, terwijl het aan 's mensen kant totaal afgesneden is. Bij wie de grond als een bikkel en het hart als een steen is, die nooit meer verbroken schijnt te kunnen worden. Maar, "Ik zal u leren", dat is die krachtdadige, onwederstandelijke werking.

Wat leren? Wel, om uit genade, die Heerlijke, die Heerser, die geze­gende Middelaar, die dierbare Christus, weer eens door het geloof te mogen omhelzen. Om Hem, Die toegerekende Gerechtigheid, in ons hart te mogen kennen. Niet alleen voor anderen, maar ook voor mij! Om dat, op grond van recht, in het hart te mogen verstaan! Och, als Hij u onderwijst en leert, bent u er goed mee!

Kinderen, als je zo voor het eerst naar school gaat, ben je er goed mee. Dan moet je maar niet tegen de juffrouw zeggen dat je al veel weet. Nee, daar is de juffrouw meestal niet van gediend. En, al is het dat je wat groter en wat ouder bent, gaat dan niet voor je leraar staan, om te zeggen: Ik ben al zover gevorderd. Het is vroeg genoeg, als je leraar het zegt. Je moet het zelf maar niet zeggen, hoor!

Als we geestelijk zo eens leerlingen mogen zijn, die niets hebben en niets zijn. Weet u waar de Heere de Zijnen heenleidt? Naar een alge­hele bankroet. Dat is onze staat voor de eeuwigheid. Opdat we zou­den mogen leren kennen dat. Hij alles gegeven heeft. Het eerste ver­bond is verbroken in Adam. Dat is nooit meer te herstellen. We kun­nen de breuk trachten te helen, maar God heeft een Verbond opge­richt, in Zijn uitverkoren Zoon, in Christus. In Hem heeft Hij al Zijn welbehagen. Hem wil Hij schenken als dat Gode welbehagelijk Rantsoen. Hem wil Hij schenken als die enige Naam, als die enige Borg. In Hem ligt de zaligheid; in Hem ligt het leven. Dat is Hij nu bij aanvang en dat is Hij bij de voortgang.

Als daar nu Zijn volk (want David heeft het hier inzonderheid over dat geheiligde volk, over Jehova's lievelingen), in de weg van heilig­making, bij leeft, als ze dicht bij de hemel mogen leven, dan moet u er maar rekening mee houden, dat de Heere ze hier wel dodend, kruisigend en ontledigend voor gaat. Dan is de weg hier met doornen bezaaid. Dan is de weg hier heus niet zo'n gemakkelijke weg. Want Christus' weg is ook een weg vol doornen geweest.

Dan zijn ze hier strijd en vijandschap onderworpen. Niet alleen van de wereld, maar ook van de godsdienst. U moet heus niet denken dat u iedereen als vrienden rondom u kunt krijgen. Als u de mensen naar de mond praat, gaat het wel, dan kunt u met iedereen goede vrienden blijven. Dan kunt u met de duivel nog wel goede vrienden blijven. Maar als u, door de drukwegen, verwaardigd mocht worden, om aan de leer van die God vast te houden, krijgt u hier alles tegen. Dat is het pad, waarvan Christus gezegd heeft: "Zo iemand achter Mij wil ko­men, die verloochene zichzelven en neme zijn kruis op en volge Mij".

Ja maar, zult u zeggen, ze lopen zo rond te dolen.

***2e. Gods belofte van raad, bescherming en verzorging.***

O, dan staat er: "Ik zal raad geven". Raad aan Zijn radeloze volk. Waarom zeg ik dat? Wel, omdat het de gewone weg van de Heere is, om Zijn discipelen de zee op te sturen en om dan toe te laten dat er een zware storm komt.

Toen dat volk in vroeger tijden nog in de wereld of in de godsdienst leefde, ging het allemaal even gemakkelijk. Toen wisten ze van geen tranenbrood. O ja, er was ook wel eens wat, maar ze zetten zich daar met een versje wel overheen. Ze zongen nog eens wat en vergaten het weer. Een keer slapen en uitrusten, en ze waren het weer kwijt. "Ik zal raad geven". Dat betekent dat de Heere Zijn volk in een rade­loze staat brengt. Dat de Heere door al hun verstand een grote schrap komt te geven. Ze dachten zelf de weg te weten, maar ze staan hulpe­loos, reddeloos en radeloos. En dan komen ze nog eens als een waar­deloze te staan. Wat moeten ze dan?

"Ik zal raad geven". O mensen, die raad is al vanuit de stilte der eeu­wigheid. God heeft Zijn raad geopenbaard in de gave van Zijn lieve Zoon. Ach, hoe maakt Hij ooit Zijn Woord waar? Hoe bevestigt Hij ooit Zijn liefde jegens ons? Door zijn lieve Zoon te schenken, Die voor ons gestorven is, toen wij nog zondaars waren. Daarom zullen ze ook alleen maar leven door Hem en uit Hem.

Wat is dan het leven? Wel, dat ware leven geeft een geestelijke en verlichte kennis. Dat mag zien, door Christus, op die enige Weg. Die mogen de zoete stromen van de eeuwige liefde Gods weer eens in het hart ervaren. Die mogen zeggen: Ach Heere, U hebt het toch be­loofd. U hebt toch Uw Woord gegeven. U bent toch Uw Woord kwijt. Hebben ze bij aanvang of in de voortgang zelf aan de vervul­ling van die belofte gewerkt? Ze zijn daarmee ten laatste in de onmo­gelijkheid terecht gekomen. Maar voor dezulken staat hier: "Ik zal raad geven".

Ach, persoonlijk spreekt mij deze waarheid altijd zo aan, al is het al heel lang geleden dat ik er over gesproken heb. Het is de eerste waarheid, die in het hart gezonken is; die kan er nooit meer uit. Als ik nu kijk naar de ruim zestig jaar die achter me ligt, dan moet ik zeggen: Hoe menigmaal heeft de Heere, in die onmogelijke wegen, toch bewezen dat Hij die grote Raadgever is. Ik bedoel dat niet in een men­selijke zin. In menselijke zin is de Heere geen Raadgever. Dan zou­den we Zijn Persoon en Zijn werk kleineren. In die zin is God geen Raadgever, want dan had het alleen maar in woorden gelegen. Ik kan tegen een vriend zeggen: Dit of dat kun je het beste zo doen. Dan geef ik zo iemand raad. Maar meer kan ik ook niet doen.

Maar, weet u wat dat ellendige volk mag ervaren? Dat Hij niet alleen raad geeft, maar Raad is. Zijn Naam is Raad. Dat is Hij al vanuit de stilte der eeuwigheid. Daar heeft God Zichzelf in Zijn oneindige wijsheid al in geopenbaard. Daar neemt Hij het voor Zijn ellendigen op. Ze kunnen in zulke bange wegen en geestelijke raadsels niet te­recht komen, maar Hij neemt het voor hen op. Dan mogen ze weer eens terecht komen aan Zijn voeten.

Ach, dan mag een Maria wenen, die slechte vrouw wenen en Petrus, naar buiten gaande, bitterlijk wenen. En wat gaat er dan gebeuren? Dan gaat zich ontsluiten dat Hij die opperste Raad is. Ja, dan zegt Maria straks: "Rabbouni". "Raak Mij niet aan, want Ik ben nog niet opgevaren tot Mijn Vader; maar ga heen tot Mijn broeders en zeg hun: Ik vare op tot Mijn vader en tot uw Vader en tot Mijn God en uw God".

Is dat echt waar? Ja, tot Mijn Vader en uw Vader. Alles, alles ligt in die lijdende, in die stervende, in die opgestane Borg. Nu kan je met alle beukslagen van de hel, met alle beproevingen, bij Hem te­recht komen.

Gelooft maar gerust dat de duivel, al staat het er hier niet bij, ook wel eens tegen David gezegd heeft: Je hebt wel laag op Saul neergekeken, maar als er één verworpeling is, dan ben jij het wel, man, echt waar. Er staat niet voor niets dat Davids beenderen schier verteerden in zijn lichaam.

Wie was nu die opperste Raad?

O mensen, daar lag David in ver­klaard, daar ligt de Kerk in verklaard. En als u het mag leren, dan ligt u er in verklaard. Hij lost het op. Op die Paasdag komen de vrouwen bij het graf en zagen een engel, die tot hen zei: "Zegt Zijne discipe­len en Petrus, dat Hij u voorgaat naar Galiléa". Voorgaat, hoor! Hoe komen ze dan in Galiléa? Hoe komen ze dan in de hemel? Hoe komen ze dan ooit in die gemeenschap? Hoe wordt alles weer her­steld? Alleen maar doordat Hij hen voorgaat en Hij hun onderwijst. "Ik zal raad geven". In Hem ligt alle volheid, In Hem ligt alles.

We gaan er nog even van zingen, voordat we nog een ogenblik met het laatste gedeelte verder gaan, om daarna tot onszelf in te keren.

We zingen Psalm 6: 9:

*De HEER wild' op mijn kermen,*

*Zich over mij ontfermen;*

*Hij heeft mijn stem verhoord*

*De HEER zal, op mijn smeken,*

*Geen hulp mij doen ontbreken;*

*Hij houdt getrouw Zijn woord.*

"Man Gods, de dood is in de pot". Hoe krijg je weer leven?

Dan werd de jongeling van Naïn uitgedragen, en wat deed die jongeling dan? In onze dagen zeggen ze dat je in de dood nog kan roepen en dat je in de dood nog wat doen kan. Maar wat deed die jongeling nu? Niets, helemaal niets! Hij werd uitgedragen. Hebt u uw geestelijke dood leren kennen? Hebt u het leren kennen, hoe bitter en smadelijk die staat is?

Wat werd er in Naïn verder nog gedaan?

Niets, als alleen maar luid en hard wenen! Je leest niet, dat er zelfs naar Christus gevraagd werd.

Wat hebben we van nature een verhard hart! Maar het grootste was, dat Christus daar stond. Wat zei Hij nu? Niets! Alleen bewees Hij, dat Hij is zoals Hij is. "Ik zal u onderwijzen en u leren".

Wat gebeurde daar bij die poort van Naïn? Daar moest een moeder afscheid van haar kind nemen. Er worden wat tranen geschreid en er is wat verdriet over het verlies van man, vrouw, kind of van dierbare panden. Wat is de dood hard! Wat zijn de zonden hard! Daar ging die moeder. Weet u waar die moeder alleen haar oog op geslagen had? Alleen op die baar en alleen op de dood.

Waarop is dikwijls ons oog alleen geslagen? Alleen op de baar en al­leen op de dood. Is het niet zo? Maar daar kwamen twee koningen el­kaar in de poort tegen. De ene koning was een sterke Koning, het was ,de dood'. Maar daar kwam ook de Koning des levens. Hij kwam in de poort de dood tegen. ("De liefde is sterk als de dood". Maar de grondtekst zegt: Sterker!)

Dan staat er: "De dragers nu stonden stil". Dat doet een drager toch niet! Nee, je moet toch naar het graf; die jongen moet toch begraven worden; je kunt die jongen toch niet onbegraven laten liggen. Nee, dat ging niet! "De dragers nu stonden stil". Dan eist de wet gehoor­zaamheid. Zou het in ons leven eens waar mogen worden, dat we die eisende wet moeten gehoorzamen, mensen?

Daar stond die Christus, de Koning van Sion, Die door God Zelf gezalfd is. Wat zei Hij dan? Niets! Hij raakte alleen maar de baar aan.

Ach, door de poort van Naïn gaan er straks ontzettend veel mensen naar buiten. Dan wordt je gedragen, gedragen door de zonden, door de wereld en misschien door een beetje godsdienst. Gedragen op een baar. Daarin zitten we verstikt in Adam ons verbondshoofd. In ons verbondshoofd liggen we verdoemelijk voor God en we weten het niet. We liggen in een verbroken werkverbond en we beseffen het niet. We liggen onder de toorn Gods. Die jongen wist ook nergens van, hij was dood.

Was het eens waar, dat er vandaag nog één was, bij wie de baar eens aangeraakt werd. Dat geldt niet alleen voor grote mensen, maar ook voor kleine kinderen.

Dan staat er: ***"Mijn oog zal op u zijn".***

O mensen, dat volk heeft het leren kennen, bij Geestes licht, dat het oog des Heeren al vanuit de stilte der eeuwigheid op hen was. Dan wordt het een groot wonder: "Nochtans heb Ik Jacob liefgehad en Ezau heb Ik gehaat". Anderen voorbij gegaan en zij het voorwerp van eeuwige zondaarsliefde. "Als Ik bij u voorbijging, zo zag Ik u, vertreden in uw bloed".

"Mijn oog zal op u zijn". Wie was de Eerste? Kunt u het begrijpen? Het is niet te begrijpen! Het is ook niet met het verstand te beredene­ren. ,Mijn oog zal op u zijn". Toen heeft Hij ze daar opgeraapt van de vlakte des velds. Wat gebruikte Hij daarvoor? Soms het lezen van Zijn Woord, soms de prediking van het Woord, soms Zijn dienaren, maar altijd wel bedauwd door die lieve Geest. De pijl trof doel en de regen des hemels daalde neer in het hart. Die Geest drong door.

"Mijn oog zal op u zijn". Dat is liefde. Dan is er een tijd gekomen, dat ze weten dat het oog des Heeren op hen is. Dat is een heilig, een rechtvaardig en een veroordelend oog. Maar er is ook een tijd geko­men, dat ze het hier hebben mogen leren kennen, dat Zijn oog op hen was in het "Gij vindt in gunst en niet in wraak, Uw lust". O, die straf-oefenende gerechtigheid is uitgewoed op Golgotha's top. "De hitte van Uw gramschap is geblust".

"Mijn oog zal op u zijn".

God ziet ze aan, zoals David hier zegt, in de vergeving, in de verzoening, in de herstelling en in de gemeenschap. "Mijn oog zal op u zijn". O, tot de laatste snik, tot op het laatste ogenblik, misschien wel door bittere en smartelijke kruiswegen. Maar, het pad van de Koning is niet anders geweest.

O man, zult u zeggen, hoe moet dat dan?

Als de Heere Zijn oog op mij slaat, dan moet ik wel eens zeggen: Als dát waar is, hoe ziet Hij me dan hier. Dan staan ze dikwijls niet boven de hoofdman in de poort van Sama­ria. Want u moet echt niet denken, dat ze altijd zoveel geloof heb­ben. Die hoofdman zei: "Zo de HEERE vensteren in den hemel maakte, zou het ook naar dit woord geschieden kunnen?"

Maar hoe is het in ons hart? Hoe staan wij dikwijls tegenover de Heere? Waar is de liefde tot dat Wezen Gods?

Toch blijft het: "Mijn oog zal op u zijn". Wat uit Mijn lippen ging, blijft vast en onverbroken. De slagen zijn wel hard, want ze zullen het weten dat het bitter is, gezondigd te hebben tegen God. Ze zullen de bittere gevolgen van de zonden hier ervaren. Maar dwars daar doorheen geldt het:

*Doch over hem Mijn gunst en goedheid nooit doen enden,*

*Niet feilen in Mijn trouw, noch Mijn verbond ooit schenden;*

*'k Zal nooit herroepen 't geen Ik eenmaal heb gesproken,*

*'t Geen uit Mijn lippen ging, blijft vast en onverbroken.*

**Toepassing.**

Mijn medereisgenoten naar de eeuwigheid.

Daar hebt u die weg. Hij is het alleen! We hebben er maar iets van kunnen zeggen, maar Hij is die enige Weg. Ach, de Heere verwaardige ons nog om geleid te worden op die weg. Hij brenge ons nog, jong en oud, op die weg.

Ik heb gisteravond nog tegen de catechisanten gezegd: Jongens en meisjes, komen jullie nog weleens met die leer, met dat Woord, met wat je leert, op je knieën voor God? Soms kan m'n hart ineen krim­pen, als ik zie de geest, die algemeen heerst onder het mensdom. Het oordeel van verharding, dat als een zwarte nacht op alles ligt, kan me soms bitter wezen. Maar ach, de Heere heeft toch Zijn Woord gege­ven. Daarin heeft Hij beloofd en de bewijzen worden toch nog wel eens gegeven, dat Hij dwars door de donkerheid heen, toch Zijn Sionieten er uit haalt.

O, wat moet dat zijn om straks alleen met een natuurlijk leven, met een levenloos leven, voor God te moeten verschijnen. O, dat het woord van Paulus: "Wij bidden van Christus' wege: laat u met God verzoenen", ons in het verborgen mocht brengen.

En waar het zo is, hoort dan des Heeren woord. Hier ligt de Weg, die énige Weg der behoudenis. "Dit is de Weg", zegt de Heere, "wandelt in dezelve". Waar dat gekend wordt, onthoudt dat jongens en meis­jes, kunnen ze met de wereld niet meer mee. Dan laten ze de wereld los. Dan spotten ze niet meer met deze dingen. Ik weet wel, we zijn in de wereld en kunnen er niet uitgaan, maar dan zal het toch openbaar komen in ons leven, wat het hoogste doel van ons leven is. Ziet het maar bij een Mozes; ziet het maar bij een Ruth. O, dat dat leven ons geschonken worde.

Heeft de Heere, bij aanvang of in de voortgang, het geschonken; langs die weg alleen zullen we zalig worden. Langs die weg alleen, onder Zijn alziend oog, onder Zijn leidinggevende hand. O, dat oog des Heeren, dat vriendelijke oog, dat liefdevolle oog, want alles wat Hij met Zijn kerk komt te doen, doet Hij alleen maar uit liefde. Hoe ook de slagen, hoe ook de tegenheden, maar ze zullen er onder opge­voed en gevormd worden tot Zijn hemels koninkrijk.

De Heere, Die rijk is in barmhartigheid, heilige de Waarheid, om Jezus' wil. Amen.

Dankgebed.

Slotzang: Psalm 118:10:

*Dit is, dit is de poort des HEEREN;*

*Daar zal 't rechtvaardig volk door treên,*

*Om hunnen God ootmoedig t' eren,*

*Voor 't smaken Zijner zaligheên.*

*Ik zal Zijn Naam en goedheid prijzen;*

*Gij hebt gehoord; Gij zijt mijn geest,*

*Door Uw ontelb're gunstbewijzen,*

*Tot hulp, en heil, en vreugd geweest.*

Zegen.